
 

	

 
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies	
UIN	Sultan	Maulana	Hasanuddin	Banten	
Vol.	5,	No.	2,	December	2025,	336-347	
p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	

 

	
Nisā’	dalam	Al-Qur’an:	Kajian	Morfologi	dan	Semantik	Arab	

	
M	Nurul	Huda	

STAI	Nahdlatul	Ulama	Purworejo,	Indonesia	
E-mail:	allhuda0801@gmail.com	

	
Abstract:	 Contemporary	 Islamic	 law	 is	 often	 criticized	 as	 being	 discriminatory	
toward	women,	prompting	Muslim	feminist	movements	to	demand	gender	equality	
and	a	 reconstruction	of	Quranic	 interpretation.	This	 study	explores	 the	 semantic	
and	 morphological	 complexities	 of	 the	 term	 "Nisa’"	 in	 the	 Quran,	 challenging	
traditional	interpretations	that	often	frame	women	in	a	position	of	domesticity	or	
intellectual	inferiority.	The	research	utilizes	a	linguistic	approach,	referencing	the	
Lisan	 al-Arab	 dictionary	 and	 semantic	 theories	 to	 analyze	 whether	 "Nisa’"	 acts	
solely	as	the	plural	of	mar’ah	(woman)	or	 if	 it	also	derives	from	nasi’	(something	
delayed	or	added).	The	analysis	yields	two	significant	reinterpretations:	Surat	an-
Nisa:	34:	The	term	al-rijal	(often	translated	as	"men")	is	interpreted	as	a	quality	of	
"active	movement"	 (at-tarajjul),	while	al-nisa’	 refers	 to	 those	who	are	 socially	or	
economically	 "lagging".	Consequently,	 leadership	 is	not	a	gender	monopoly	but	a	
role	granted	based	on	competence,	ethics,	and	 financial	ability.	Surat	al-Baqarah:	
223:	 Rather	 than	 being	 interpreted	 in	 a	 sexual	 context,	 the	 verse	 is	 viewed	 as	 a	
command	 for	 social	 charity.	Here,	 al-nisa’	 refers	 to	 the	 socially,	 economically,	 or	
intellectually	marginalized,	and	the	"plowing"	(al-hars)	refers	to	the	act	of	gathering	
good	 deeds	 by	 uplifting	 these	 disadvantaged	 groups.	 The	 study	 concludes	 that	
interpreting	al-nisa’	as	a	plural	of	al-nasi’	provides	a	more	dynamic	and	gender-just	
horizon	for	Quranic	exegesis,	aligning	the	text	with	modern	social	realities. 
Keywords:	Nisa’,	Quranic	interpretation,	gender	equality,	semantics,	feminism	
	
Pendahuluan 

Hukum	Islam	belakangan	ini	kerap	mendapat	sorotan	tajam	dan	dipandang	
sebagai	aturan	yang	tidak	adil	serta	diskriminatif	terhadap	perempuan.	Kondisi	ini	
memicu	 munculnya	 gerakan	 feminisme	 dari	 kalangan	 muslimah	 yang	 menuntut	
kesetaraan	 gender	 dan	 rekonsiliasi	 posisi	 antara	 laki-laki	 dan	 perempuan	 dalam	
Islam	(Al-Madkhali,	1996,	p.	28).	Sebagaimana	dikaji	oleh	Azzuhri,	terdapat	indikasi	
adanya	 ayat-ayat	 yang	 dianggap	 bias	 gender	 dalam	 penafsiran	 klasik,	 sehingga	
memunculkan	urgensi	untuk	merekonstruksi	 kembali	 pemahaman	 terhadap	 teks	
Al-Qur'an	sebagai	sumber	hukum	tertinggi	(Azzuhri,	2009).	

Ketidakadilan	 ini	 sering	kali	dipicu	oleh	 stigmatisasi	 terhadap	perempuan	
muslimah	 yang	 memilih	 peran	 domestik,	 di	 mana	 mereka	 dianggap	 sebagai	
kelompok	 pengangguran	 dan	 terbelakang.	 Penggunaan	 hijab	 pun	 kerap	

mailto:prasastika16@gmail.com


 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

337	

direpresentasikan	sebagai	bentuk	kejumudan	yang	menghambat	kemajuan	budaya.	
Oleh	 karena	 itu,	 muncul	 arus	 pemikiran	 untuk	mereposisi	 perempuan	 ke	 ruang	
publik	 secara	 luas	 (Al-Istambuli	&	Asy-Syalabi,	 1996,	 p.	 65).	Namun,	Nasaruddin	
Umar	mengingatkan	 bahwa	 argumen	 kesetaraan	 gender	 haruslah	 berpijak	 pada	
basis	epistemologi	Al-Qur'an	yang	kuat	agar	tidak	sekadar	menjadi	gerakan	sosial	
tanpa	landasan	teologis	yang	mapan	(Nasaruddin,	1999).	

Para	 pemikir	muslim	kontemporer	mulai	menelaah	 kembali	 hukum	 Islam	
dan	menyimpulkan	 bahwa	 persoalan	 utama	 bukan	 terletak	 pada	 teks	 Al-Qur'an,	
melainkan	 pada	 interpretasi	 yang	 keliru.	 Meski	 banyak	 produk	 tafsir	 baru	 yang	
bersifat	 emansipatoris	 dan	 humanis,	 sayangnya	 upaya	 tersebut	 sering	 kali	 tidak	
ditopang	oleh	metode	dan	kaidah	penafsiran	yang	benar	sesuai	kesepakatan	ulama.	
Habib	 dalam	 studinya	 mengenai	 semantik	 kata	 Nisa’	 menunjukkan	 bahwa	
penafsiran	yang	hanya	mengejar	popularitas	di	era	emansipasi	berisiko	menyeret	
maksud	teks	keluar	dari	hakikat	aslinya	(Habib,	2014).	

Di	 sinilah	 letak	 gap	 dalam	 studi	 ini.	 Meskipun	 kajian	 tentang	 kesetaraan	
gender	telah	banyak	dilakukan,	seperti	oleh	Azzuhri	(2009)	yang	fokus	pada	ayat	
bias	gender	atau	Habib	(2014)	yang	mulai	menyentuh	aspek	semantik,	masih	jarang	
ditemukan	penelitian	yang	secara	spesifik	membedah	ambiguitas	morfologis	kata	
Nisa’	 sebagai	 turunan	 dari	 akar	 kata	 n-s-’a	 (penundaan/tambahan)	 secara	
komprehensif.	 Kebanyakan	 literatur	masih	 terjebak	 pada	 dikotomi	 jenis	 kelamin	
biologis	 tanpa	 melihat	 potensi	 makna	 "keterbelakangan	 sosial-ekonomi"	 yang	
tersimpan	dalam	struktur	kata	tersebut.	

Penelitian	 ini	 bertujuan	 mengisi	 celah	 tersebut	 dengan	 melakukan	
penggalian	mendalam	terhadap	kata	al-Nisa’	menggunakan	pendekatan	morfologi	
dan	semantik	Arab.	Dengan	merujuk	pada	kamus	Lisan	al-Arab,	penelitian	ini	akan	
menganalisis	 apakah	 kata	 Nisa’	 semata-mata	 bentuk	 jamak	 dari	 mar’ah	
(perempuan)	ataukah	memiliki	keterkaitan	morfologis	dengan	nasi’	(sesuatu	yang	
tertunda).	 Melalui	 metode	 ini,	 diharapkan	 muncul	 pemahaman	 yang	 lebih	
proporsional	dengan	mempertimbangkan	keseimbangan	antara	teks,	konteks	sosio-
kultural,	dan	kontekstualisasi	masa	kini	demi	menghasilkan	penafsiran	yang	lebih	
berkeadilan	gender.	
	
Metode 

Penelitian	ini	merupakan	jenis	penelitian	kualitatif	yang	bersifat	deskriptif-
analitis	 dengan	 menggunakan	 metode	 studi	 pustaka	 (library	 research).	 Objek	
formal	penelitian	ini	adalah	teks	Al-Qur’an,	khususnya	istilah-istilah	yang	merujuk	
pada	perempuan,	 sementara	objek	materialnya	berfokus	pada	kata	 al-Nisa’.	Data	
utama	 dalam	 penelitian	 ini	 digali	 dari	 sumber	 primer	 yaitu	 ayat-ayat	 Al-Qur’an,	
seperti	QS.	An-Nisa:	34,	QS.	Al-Baqarah:	222-223,	dan	QS.	Al-Ahzab:	32.	Selain	itu,	
data	 pendukung	 diambil	 dari	 literatur	 klasik	 dan	 kontemporer,	 termasuk	 kamus	
Lisan	 al-Arab	 karya	 Ibnu	Mandhur	 untuk	 analisis	 filologi,	 serta	 pemikiran	 tokoh	
seperti	Habib,	Nasaruddin	Umar,	dan	Al-Farra’.	

Teknik	 analisis	 data	 yang	 digunakan	 meliputi	 beberapa	 tahapan	 kunci:	
Analisis	 Morfologi:	 Mengkaji	 struktur	 pembentukan	 kata	 Nisa’	 melalui	 tinjauan	
wazan	(pola	kata)	dalam	tata	bahasa	Arab	untuk	menentukan	apakah	kata	tersebut	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

338	

merupakan	jamak	dari	mar’ah	atau	nasi’.	Analisis	Semantik:	Menelaah	perubahan	
dan	 pergeseran	 makna	 kata	 berdasarkan	 tradisi	 penggunaan	 bahasa	 Arab	 serta	
konteks	 penggunaannya	 dalam	 teks	 Al-Qur’an.  Pendekatan	 Kontekstualisasi:	
Melakukan	 reinterpretasi	 dengan	 mempertimbangkan	 tiga	 hal	 utama	 secara	
seimbang,	 yaitu	 teks	 (text),	 konteks	 sosio-kultural	 saat	 ayat	 turun	 (context),	 dan	
relevansinya	 dengan	 realitas	 sosial	 masa	 kini	 (contextualization)	 guna	
menghasilkan	penafsiran	yang	lebih	berkeadilan	gender.		
	
Hasil	dan	Pembahasan	
Kata	Nisa’	dalam	Kamus	Lisan	Al-Arab	

Sebagai	pijakan	awal	untuk	memahami	kata	Nisa’	dalam	Al-Qur’an,	menurut	
Habib	 dalam	 ‘Semantik	 Kata	 Nisa’	 dalam	 Al-Qur’an’,	 	 penting	 untuk	 melihat	
bagaimana	tradisi	Arab	menggunakan	kata	Nisa’	ini	dalam	penggunaan	sehari-hari.	
Hal	 ini	 karena	kamus	merupakan	 tempat	dimana	kita	dapat	melihat	 tradisi	 yang	
pernah	berlaku	di	dalam	masyarakat.	Kamus	Lisan	al-Arab	mengungkapkan	kata	n-
s-’a	sebagai	berikut:		

 ،أسنأ عمجلاو ،ءDEAنو ،ءسن A@ف ،اهلمح أدبو ،ھتقو نع اهضيح رخأت :أسن أسنت ةأرلما تئسن :أسن

	.ردصلماب ةفصلا ىNع ءٌسن ءاسن :لاقي دقو ،ءوسنو

 )كلام نب سنأ نع ثيدحلا ي[و .ءDEAنلاو ةئيسنلا مسلااو هرخأ :هأسنأو أسن هءسني ءVEAلا أسنو

 رمعلا ي[ نوكي klخأتلا :ءسنلا( ھمحر لصيلف ھلجأ ي[ أسنيو ھقزر ي[ ھل طسبي نأ بحأ نم

 دق :تلق klخأت اwxلع عقي ةدايز لجلأا ي[ تطز اذإف ،ھتأسنأ :تلق ھنيدب لجرلا ترخأ اذإو .نيدلاو

 ،ھيف ديزم لجلأا نلأ كلجأ ي[ الله أسن :لجرلل لوقت كلذكو .كلجأ ي[ تأسنو كمايأ ي[ تأسن

 دلولا ةدايزلا تلعج ،تلبح اذإ ةأرلما تئسن :ليق كلذكو ھيف ءالما ةدايزل ءDEAنلا :ن{لل ليق كلذلو

 .ن{للا ي[ ءالما ةدايزك اwxف

 اهضيح رخأتي نkح كلذو ،اهلبح لوأ دنع تناك اذإ ،ھلعاف مسي مل ام ىNع أسن أسنت ةأرلما تئسن

 يبأ تحت الله لوسر تنب بنيز تناك ثيدحلا ي[و .ءDEAن أرما ي�و ،ىNبح ا�xأ ى�klف ،ھتقو نع

 .لمحلا ا�x نونطم يأ ءوسن ي�و اwxبأ ى�إ اهلسرأ ةنيدلما ى�إ الله لوسر جرخ املف ،عيبرلا نب صاعلا

 ليقو ،klخأتلا نم وهف ،اهلبح ي�رو ،اهضيح رخأت اذإ ،ءاسن ةوسنو ،ءوسنو ءسن ةأرما :لاقي

 .)برعلا ناسل )ةدايز لمحلاو ،ھب ه�lكت ءالما ھيف تلعج اذإ ن{للا تأسن نم ةدايزلا ��عمب
Dari	pemaparan	kamus	Lisan	al-Arab	di	atas	dapat	dipahami	bahwa	kata	n-

s’a,	 memiliki	 dua	 pengertian	 yaitu	 terlambat	 dan	 bertambah,	 seperti	 perkataan	
nas’an	al-mar’atu	(perempuan	yang	terlambat	datang	bulan),	dan	ungkapan	nas’atu	
al-laban	yang	berarti	menambahkan	air	ke	dalam	susu.	Pengertian	 ini	 juga	dapat	
dipahami	dari	ayat	Al-Qur’an	surat	At-Taubah:	37	sebagai	berikut:	

نلا امََّنإِ
َّ

DE ِAُةدَايَزِ ء
ٌ

لا يِ[ 
ْ

ك
ُ

 رِفْ
“Sesungguhnya	 mengundur-undurkan	 bulan	 Haram	 itu	 adalah	 menambah	
kekafiran” 



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

339	

Tampak	bahwa	kamus	Lisan	al-Arab	menggunakan	kata	nisa’	sebagai	bentuk	
jamak	dari	kata	‘nasi’	-imra’atun	nasi’	wa	nusu’	wa	niswatun	nisa’)	dengan	maksud	
untuk	menyebut	arti	perempuan	yang	telah	terlambat	datang	bulan	dan	diharapkan	
telah	mulai	mengandung,	di	satu	sisi,	dan	di	sisi	lain	kata	nisa’	sebagai	bentuk	jamak	
dari	kata	imro’ah	(perempuan).	

Jika	diperhatikan	dengan	sekasama,	ada	semacam	kejanggalan	dalam	hal	ini,	
yaitu	pembentukan	kata	yang	 tidak	 lazim	pada	bentuk	 jamak	nisa’.	Dalam	hal	 ini	
jamak	 kata	 nisa’	 dibentuk	 dari	 bentuk	 tunggal	 imro’ah.	 Padahal	 sebagaimana	
diketahui	bahwa	bentuk	jamak	merupakan	turunan	dari	bentuk	tunggalnya,	seperti	
kutub	misalnya	merupakan	bentuk	jamak	dari	kata	kataba,	aqlam	dari	kata	qalam,	
dan	 jibal	 dari	 kata	 jabala.	 Jamak	 tersebut	 dibentuk	dari	 jenis	 huruf-huruf	 dalam	
bentuk	 tunggalnya	 dengan	 beberapa	 perubahan	 baik	 mendahulukan	 maupun	
mengakhirkan	atau	menambah	huruf	karena	kepentingan	perubahan	kata.	

Lalu	bagaimana	orang	Arab	menjadikan	kata	nisa’	sebagai	bentuk	jama’	dari	
kata	mar’ah	yang	bukan	dari	kata	yang	sejenisnya?	Apakah	hal	ini	sebagai	sesuatu	
yang	kebetulan	atau	penyebutan	yang	spontanitas	ataukah	bagaimana?	

Masyarakat	 Arab	 sebagaimana	 diketahui	 bahwa	 mereka	 memiliki	 sistem	
pembagian	tugas	yang	sangat	ketat,	terutama	juga	berkaitan	dengan	gender.	Samir	
dalam	buku	Al-Qur’an	baina	al-Lughah	wa	al	Waqi’	seperti	yang	dikutip	oleh	Habib,	
menjelaskan	 bahwa	 ada	 beberapa	 kemungkinan	 dan	 konsep	 sebagai	 faktor	
kemunculan	dari	kata	 ءاسن 	(nisa’)	sebagai	bentuk	jamak	dari	kata	 ةأرما ,	yaitu	dalam	

kitab	Taurat	diceritakan	bahwa	penciptaan	al-mar’ah	(perempuan)	itu	belakangan	
setelah	penciptaan	laki-laki.	Karena	itu	jenis	ini	dijamakkan	dengan	kata	 ءاسن 	untuk	
disesuaikan	dengan	sifat	keterbelakangan	(ta’akhur)	dalam	penciptaannya.	

Dalam	sebuah	riwayat	lain	diceritakan	bahwa	perempuan	(baca:	al-mar’ah)	
adalah	 kurang	 dalam	 intelektualnya	 dan	 agamanya.	 Dari	 sini	 budaya	 patriarkhi	
memilih	kata	 ءاسن 	untuk	menunjukkan	sekumpulan	perempuan	yang	terbelakang	
secara	intelektual.	Dalam	konteks	dewasa	saat	ini,	jelas	bahwa	pandangan	patrarkhi	
di	atas	salah,	begitu	juga	salah	dari	sisi	kelahiran	kata	 ءاسن .	Hal	ini	mengingat	bahwa	

kata	 ءاسن 	sendiri	telah	sejak	lama	ada	dan	telah	digunakan	sebelum	teks-teks	sastra	
dan	klasik	ada.	 Jelas	bahwa	 ini	adalah	pandangan	sepihak	dari	budaya	patriarkhi	
yang	berkeinginan	memposisikan	perempuan	di	bawah	lindungan	laki-laki	dengan	
dalil	‘lelet’	terbelakang.	
	
Analisis	Morfologi	Kata	 ء%$#" 	dan	 ءاس" 	

Kata	 ءDEAن 	adalah	kata	benda	dan	ajektif	yang	masing-masing	dapat	memiliki	
makna	 ءسنلا 	(al-nas’u)	seperti	pada	ungkapan	 ءDEAن ةأرما  	(perempuan	hamil)	dan	

ءDEAن ن{ل  	 (susu	 yang	 dicampur	 air).	 Demikian	 juga	 dapat	 digunakan	 untuk	
menunjukkan	orang	ataupun	bukan	sesuatu	yang	tidak	berakal.	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

340	

Kata	 ءDEAن 	mengikuti	 wazan	 ليعف .	 Sementara	 wazan	 ini	 memiliki	 banyak	

wazan.	Hal	ini	mengingat	bahwa	orang	arab	ketika	menggunakan	wazan	ini	bukan	
hanya	 mempertimbangkan	 lafalnya	 saja	 akan	 tetapi	 juga	 mempertimbangkan	
makna	 dan	 tujuan	 yang	 dikehendaki.	 Oleh	 karena	 itu	 ketika	 masyarakat	 Arab	
menyaksikan	bahwa	makna	dan	tujuan	berbeda	dengan	kondisi	referen	dari	kata	
yang	 muncul	 dari	 wazan	 ليعف ,	 maka	 secara	 naluri	 dan	 otomatis	 mereka	 dapat	

membedakan	 kondisi	 jamak	 yang	 menyesuaikan	 dengan	 setiap	 kata,	 baik	
referennya	 maupun	 situasinya.	 Di	 bawah	 ini	 penulis	 paparkan	 kata-kata	 yang	
mengikuti	wazan	 ليعف 	berikut	bentuk	jamaknya:		

Setiap	kata	yang	mengikuti	wazan	 ليعف 	yang	menunjukkan	sifat	dari	pelaku	
maskulin	 yang	 berakal	 dengan	 arti	 memuji	 atau	 menghina	 maka	 jamaknya	
mengikuti	wazan	 ءلاعف 	(fu’alâ’)	seperti	pada	contoh	berikut:	

	ءلاعف ........................... ليعف

 ءاملع .......................... ميلع

 ءلاخب ......................... ليخب

 ءافرش ........................ فيرش
Setiap	 kata	 yang	 mengikuti	 wazan	 ليعف 	 untuk	 menunjukkan	 arti	 yang	

dikenai	 pekerjaan	 (objek),	maka	 jamaknya	mengikuti	 wazan	 ىNعف 	 (fa’lâ),	 seperti	
contoh	berikut:	

 ىNعف ........................... ليعف

 ىNتق .......................... ليتق

 ى�رج ......................... حيرج

 ��Eرم ........................ ضيرم
Kata-kata	 yang	 mengikuti	 wazan	 ليعف 	 dan	 menunjukkan	 arti	 sifat	 atau	

kondisi	 sesuatu	 dan	 lam	 fi’ilnya	 shohih,	 maka	 jamaknya	 mengikuti	 wazan	 لاعف 	
seperti	contoh: 

 لاعف ............................. ليعف

 راغص ............................ klغص

 راصق ............................ klصق

 رابك .............................. klبك
Wazan-wazan	 tersebut	 di	 atas	 adalah	wazan-wazan	 jamak	 taksir	 (broken	

plural)	terpenting	dari	wazan	 ليعف ,	dan	masih	ada	beberapa	kata	lain	yang	syadz	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

341	

dari	wazan-wazan	ini,	namun	kata-kata	yang	syadz	ini	bukan	berarti	kata-kata	yang	
salah,	akan	tetapi	kata	tersebut	tidak	tercakup	dalam	kaidah	yang	dibuat	oleh	para	
ahli	bahasa,	sebab	kaidah	pada	dasarnya	hanya	mencakup	sebagian	besar	kondisi	
kata,	bukan	semua	bahasa.	

Jika	 diamati	 dengan	 seksama,	 ternyata	 kata	 £¢سن 	mengikuti	wazan	 ليعف 	 ,	
sedang	kata	 ءاسن 	mengikuti	wazan	 لاعف 	.	Ini	adalah	realitas	dan	kenyataan	yang	ada	
di	dalam	bahasa	yang	tidak	dapat	disangkal.	Keberadaan	kata	dalam	bentuk	tertentu	
adalah	 bukti	 keberadaannya,	 karena	 adanya	 kata	 lebih	 dahulu	 dari	 pada	 kaidah.	
Atau	 dengan	 kata	 lain,	 kaidah	 itu	 muncul	 berikutnya	 setelah	 adanya	 kata.	 Oleh	
karena	 itu,	 bisa	 jadi	 kaidah	 mencakup	 seluruh	 kondisi	 kata,	 dan	 terkadang	
sebagiannya	saja.	

Kembali	 kepada	asal	mula	kata	 ءDEAن ,	 pertanyaan	yang	muncul	berikutnya	

adalah	 apa	 sebenarnya	 wazan	 jamak	 dari	 kata	 ءDEAن 	 tersebut?	 Untuk	 membuat	
jamak	dari	kata	 ءDEAن 	terlebih	dahulu	harus	mengetahui	makna	kata	tersebut	dalam	
realitas	penggunaannya.	Apakah	kata	tersebut	untuk	menunjukkan	arti	pelaku	atau	
untuk	menunjukkan	 arti	 objek	 (yang	 dikenai	 perbuatan)?	Atau	 sifat	 untuk	 suatu	
kondisi	tertentu,	atau	bahkan	yang	lainnya?	Dari	sini	baru	bisa	dilihat	wazan	apa	
yang	 sesuai	 dengannya.	 Semua	 itu	 dapat	 diperoleh	 dengan	 suatu	 asumsi	 atau	
pikiran	kosong	bahwa	kata	 ءDEAن 	tidak	ada	sebelumnya.	Begitu	juga	kata	 ءDEAن 	tidak	
untuk	 menunjukkan	 pada	 sifat	 pelaku	 laki-laki	 dalam	 konteks	 memuji	 atau	
menghina,	 dan	 pada	 gilirannya	 tidak	 dijamakkan	 dengan	wazan	 ءلاعف .	 Demikian	

halnya	kata	 ءDEAن 	bukan	dianggap	sebagai	nama	dari	sesuatu	 itu	sendiri	sehingga	
dapat	dijamakkan	mengikuti	wazan	 ف

ُ
نلاع ,	juga	bukan	kata	benda	yang	mu’tal	lam	

atau	ditasdid	lam	fi’ilnya	sehingga	bisa	dijamakkan	mengikuti	wazan	 ءلاعفأ .	

Secara	praktis,	kata	 ءDEAن 	dapat	diikutkan	dengan	dengan	dua	wazan	yaitu	
wazan	 ىNعف 	dan	wazan	 لاعف .	Menurut	pendapat	Al-Farra’	yang	dikutip	oleh	Habib	

dalam	 ‘Semantik	Kata	Nisa’	 dalam	Al-Qur’an’,	 kata	 ءDEAن 	 adalah	bentuk	mashdar	
(kata	kerja	yang	dibendakan),	dan	dapat	bermakna	isim	maf’ul	(objek)	yakni	 ءوسنم 	
,	seperti	kata	,	 لوتقمو ليتق  	kemudian	kata	 ءوسنم 	diubah	menjadi	 ءDEAن 	sebagaimana	

لوتقم 	diubah	menjadi	 ليتق .	

Berdasarkan	 pendapat	 al-Farra’	 di	 atas	 bentuk	 jamak	 dari	 kata	 ءDEAن 	
mengikuti	wazan	 ىأسن ىNعف : 	 seperti	kata	 ليتق 	dijamakkan	menjadi	 ىNتق 	dan	 isim	
maf’ulnya	adalah	 لوتقلما .	Begitu	juga	kata	 ءDEAن 	dijamakkan	menjadi	 ىأسن 	dan	isim	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

342	

maf’ulnya	adalah	 ءوسنلما .	Pendapat	al-Farra’	tersebut	menjadi	dasar	bagi	golongan	

yang	menolak	jika	kata	 ءاسن 	merupakan	jamak	dari	kata	 ءDEAن ,	meskipun	di	satu	sisi	

mereka	mengakui	jika	kata	 ءاسن 	sebagai	lawan	dari	kata	 لاجرلا 	yakni	sebagai	jamak	
dari	kata	 ءDEAن 	dan	pada	saat	yang	sama	juga	sebagai	jamak	dari	kata	 ءأرما .	Di	sini	

tampak	ada	kekhawatiran	(untuk	tidak	mengatakan	takut)	untuk	menjadikan	kata	
ءاسن 	sebagai	jamak	dari	kata	 ءDEAن 	meskipun	keberadaannya	ada	di	dalam	bahasa	

dan	 juga	 diakui	 oleh	 para	 ahli	 bahasa.	 Lalu	 takut	 akan	 apa?	 atau	 pada	 siapa?	
Disinyalir	 bahwa	 kekhawatiran	 itu	 muncul	 ketika	 akan	 dipergunakan	 untuk	
menafsirkan	ayat-ayat	Al-Qur’an,	dan	karena	keluar	dari	pandangan	ulama	salaf.		

Sebetulnya	 kata	 ءDEAن 	 dapat	digunakan	untuk	menamai	 sesuatu	baik	 yang	
berakal	maupun	yang	tidak	berakal,	seperti	pada	ungkapan	 ءDEAن ةأرما  	(perempuan	
yang	 lambat	datang	bulan)	dan	 ءDEAن ن{ل  	 (susu	yang	 telah	dicampur	dengan	air).	
Dalam	kasus	 yang	 terakhir	 susu	 yang	 telah	dicampur	 air	 namanya	menjadi	 ءDEAن 	
(bertambah),	 sementara	 susu	 yang	 tidak	 dicampur	 air	 namanya	 menjadi	 ءوسنم 	
(terabaikan).	 Tapi,	 apakah	 perempuan	 dapat	 diperlakukan	 sebagaimana	 sesuatu	
yang	tidak	berakal?	sehingga	menjadi	sesuatu	yang	ditinggalkan	dan	diabaikan?	

Dengan	 mengikuti	 alur	 ini,	 ada	 perbedaan	 antara	 penggunaan	 kata	 ءDEAن 	
untuk	hal	yang	berakal	dengan	yang	tidak	berakal	(benda).	 Jika	terhadap	sesuatu	
yang	tidak	berakal	kita	melakukan	penambahan	atau	mengakhirkan	maka	benda	itu	
menjadi	 sesuatu	 yang	 terlupakan.	 Berbeda	 dengan	 perempuan,	 kita	 tidak	 bisa	
melakukan	penambahan	atau	mengakhirkannya,	akan	tetapi	hal	itu	adalah	sifat	dari	
kondisi	yang	melingkupi	perempuan	baik	secara	sosial,	mapun	fungsional.	

Kesimpulannya	 bahwa	 jamak	 dari	 kata	 ءDEAن 	 adalah	 dengan	

mempertimbangkan	kondisi	penggunaannya.	Jika	kata	 ءDEAن 	diperuntukkan	untuk	
menamai	sesuatu	(benda)	maka	jamaknya	mengikuti	wazan	 ىأسن ىNعف : 	yaitu	benda-
benda	 yang	 ditinggalkan	 dan	 diabaikan	 oleh	 manusia.	 Atau	 sesuatu	 yang	
ditambahkan	 pada	 asalnya.	 Sedang,	 jika	 kata	 ءDEAن 	 diperuntukkan	 untuk	
menyebutkan	 sesuatu	 yang	 berakal	 baik	 laki-laki	maupun	 perempuan	 atau	 yang	
terkait	dengan	keduanya,	maka	 jamaknya	mengikuti	wazan	 لاعف 	yang	maknanya	
sebagai	sifat	dari	kondisi	yang	melingkupi	manusia.	
	
Makna	Kata	Nisa’	dalam	Al-Qur’an	

Berdasarkan	 pembahasan	 di	 atas,	 lalu	 bagaimana	 Al-Qur’an	 sendiri	
menggunakan	kata	nisa’	ini?	apakah	ia	digunakan	sebagai	bentuk	jamak	dari	kata	
mar’ah	ataukah	kata	nasi’.	Berikut	ini	diketengahkan	beberapa	ayat-ayat	Al-Qur’an	
yang	menggunakan	kata	al-nisa’:	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

343	

	
Al-Baqarah	ayat	222:	

ق
ُ

أ وَهُ لْ
َ

ذ
ً

ف ى
َ

§عْا
َ

لِ¨
ُ

نلا او
ّ
لما يِ[ ءَاسَِ

َْ
 ضِيحِ

Katakanlah:	“Haidh	itu	adalah	suatu	kotoran”.	oleh	sebab	itu	hendaklah	kamu	
menjauhkan	diri	dari	wanita	di	waktu	haidh.	

	
An-Nisa’	ayat	3:	

ف
َ

نا
ْ

ط امَ اوحُكِ
َ

ل بَا
َ

ك
ُ

نلا نَمِ مْ
ّ
ثمَ ءِاسَِ

ْ
ثوَ �َ�

ُ
لا
َ

ث
َ

  عَابَرُوَ 
Maka	 kawinilah	 wanita-wanita	 (lain)	 yang	 kamu	 senangi:	 dua,	 tiga	 atau	
empat.	

	
Al-Ahzab	ayat	32:	

ل Aِِّ¯َّنلا ءَاسَنِ ايَ
َ

§سْ
ُ

ك َّن
َ

أ
َ

نلا نَمِ دٍحَ
ّ
 ءِاسَِ

Hai	isteri-isteri	Nabi,	kamu	sekalian	tidaklah	seperti	wanita	yang	lain.	
Dengan	memperhatikan	tiga	teks	di	atas,	dan	dengan	melihat	konteks	internal	teks,	
jelas	bahwa	semua	kata	 ءاسن 	dalam	semua	ayat	tersebut	merupakan	bentuk	jamak	
dari	kata	 ةأرلما 	yang	berarti	unsa	(perempuan).	Selain	ayat-ayat	di	atas,	masih	ada	
beberapa	 ayat	 Al-Qur’an	 lagi	 yang	menggunakan	 kata	 ءاسن .	 Pada	 bagian	 berikut	

analisis	 akan	 difokuskan	 untuk	membahas	makna	 dari	 kata	 ءاسنلا 	 baik	 dari	 sisi	
morfologisnya	maupun	semantiknya.	
	
An-Nisa’ayat	34:	

ق لُاجَرِّلا
َ

Nعَ نَومُاَّو
َ

نلا ى
ّ
ف امَبِ ءِاسَِ

َ
للا لََّض

َّ
Nعَ مْهُضَعْبَ ھُ

َ
أ امَبِوَ ضٍعْبَ ى

َ
ن
ْ

أ نْمِ اوقُفَ
َ

 مْهِلِاوَمْ
Teks	 surat	 an-Nisa:	 34	 secara	 harfiah	 diterjemahkan	 “laki-laki	 adalah	

pemimpin	 bagi	 perempuan”.	 Dan	 karenanya	 teks	 ini	 dijadikan	 dasar	 sebagai	
penetapan	 hukum	 kepemimpinan	 bagi	 sebagian	 pihak.	 Dalam	 teks	 ini	 menurut	
Habib,	secara	semantik	ada	hal	penting	yang	harus	diperhatikan,	yaitu	bahwa	Allah	
tidak	mengungkapkan	teks	dengan	 ثانلإا ىNع نوماوق روكذلا 	(Laki-laki	(pria)	adalah	
pemimpin	wanita),	 sebagai	ganti	dari	ungkapan	di	atas.	Lalu	apa	rahasia	di	balik	
ungkapan	ayat	surat	an-Nisa	34	tersebut,	dan	apakah	ungkapan	dengan	kata	al-rijal	
dan	al-nisa’	pada	ayat	ini	menunjukkan	arti	jenis	kelamin?		



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

344	

Menurut	Habib	dalam	‘Semantik	Kata	Nisa’	dalam	Al-Qur’an’,	kata	al-rijâl	dan	
al-nisa’	dalam	ayat	tersebut	tidak	mungkin	untuk	menunjukkan	nama	jenis	kelamin	
baik	 laki-laki	 atau	 perempuan,	 akan	 tetapi	 berdasarkan	 konteks	 internal	 teks,	
bahwa	ayat	34	surat	al-Nisa’	 ini	sedang	menjelaskan	dua	sifat	yang	pantas	untuk	
memperoleh	 kedudukan	 sebagai	 pemimpin,	 yaitu	 sifat	 fadhl	 (lebih	 baik)	 dan	
mampu	secara	ekonomi	(infaq:	baca	kemampuan	memberi	nafkah).	Kedua	atribut	
ini	bukanlah	monopoli	bagi	laki-laki	saja,	atau	dengan	kata	lain	bahwa	kedua	atribut	
ini	adalah	atribut	bawaan	laki-laki	sejak	lahir	(Syarial	Dedi,	2020).	Sebaliknya	kedua	
atribut	 ini	 adalah	 sesuatu	 yang	 bisa	 diperoleh	 dari	 masyarakat.	 Hermeneutika	
feminis	 juga	berpendapat	bahwa	"keunggulan"	dalam	Q.4:34	bersifat	kontekstual	
dan	 ekonomis,	 bukan	 merupakan	 sifat	 dasar	 laki-laki,	 dan	 memperlakukan	
qiwāmah	 sebagai	 konstruksi	 sosial	 yang	 terkait	 dengan	 penyediaan	 kebutuhan,	
bukan	 keunggulan	 gender	 bawaan	 (Siregar	 et	 al.,	 2025).	 Karya	 lain	 yang	
berorientasi	 pada	 maqāṣid	 menafsirkan	 qawwāmah	 sebagai	 tanggung	 jawab	
fungsional,	 bukan	 superioritas	 absolut,	 dengan	 menekankan	 keadilan	 dan	
perubahan	realitas	sosial	(misalnya,	perempuan	sebagai	pencari	nafkah)	(Sutrisno	
et	al.,	2025).	

Sebagai	bukti	bahwa	banyak	sekali	perempuan	pada	saat	ini	telah	melampuai	
kemampuan	laki-laki	baik	secara	keilmuan,	etika	maupun	keimanan.	Betapa	banyak	
dewasa	 ini,	 perempuan	 memiliki	 kemampuan	 finansial	 lebih	 sehingga	 mampu	
menghidupi	keluarga	 (Khan	et	al.,	 2025).	Dengan	demikian,	 atribut	 “diunggulkan	
dan	 menafkahi”	 adalah	 sifat	 yang	 bisa	 diperoleh	 baik	 laki-laki	 dan	 perempuan,	
dalam	arti	bahwa	perempuan	dapat	menjadi	pemimpin	sepanjang	memiliki	dua	sifat	
tersebut	sehingga	dapat	berlaku	sebagai	kepala	keluarga,	dan	bisa	jadi	pihak	suami	
dan	istri	secara	bersama-sama	mengelola	keluarga,	dan	di	tangan	mereka	berdua	
kepemimpinan	 berlangsung.	 Masalah	 ini	 terkait	 dengan	 realitas	 sosial	 yang	
mengatur	peran	kepemimpinan	dan	memberikannya	kepada	seseorang	bukan	yang	
lain.		

Konteks	 dari	 teks	 ini	 adalah	mengenai	 realitas	 sosial,	 dan	 teks	 Al-Qur’an	
datang	untuk	berbicara	mengenai	realitas	tersebut,	bukan	persoalan	imajinasi	atau	
keinginan	 belaka.	 Kesesuaian	 antara	 teks	 Al-Qur’an	 dan	 realitas	 adalah	 sebuah	
keniscayaan.	 Kesesuaian	 dan	 keserasian	 teks	 dan	 realitas	 dapat	 terwujud	 jika	
dipahami	 dalam	 kerangka	 bahwa	 kata	 al-rijâl	 dalam	 teks	 Al-Qur’an	 tersebut	
dimaksudkan	sebagai	sifat	yang	banyak	bergerak	(at-tarajjul)	bukan	sebagai	nama	
jenis	 kelamin.	 Demikian	 halnya	 kata	 al-nisa’	 dipahami	 sebagai	 orang-orang	 yang	
terbelakang,	bukannya	nama	untuk	menyebut	jenis	gender	tertentu.	Oleh	karena	itu	
tujuan	 dari	 teks	 Al-Qur’an	 tersebut	 adalah	 bahwa	 kepemimpinan	 bisa	 berada	 di	
tangan	 sekelompok	 orang	 yang	 memiliki	 kecakapan	 ilmu,	 kesadaran	 dan	
kemampuan	menafkahi	(financial),	tanpa	memandang	jenis	kelamin	laki-laki	atau	
perempuan,	sehingga	bisa	jadi	perempuan	yang	menjadi	kepala	rumah	tangga,	dan	
laki-laki	 yang	 menjadi	 ibu	 rumah	 tangga	 (pengelola),	 atau	 dibagi	 menurut	
kecakapan	yang	dimiliki	oleh	masing-masing	suami	dan	istri	dalam	hal	memimpin.		



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

345	

Dalam	Lisanul	‘Arab,	kata	ar-rajul	diartikan	(laki-laki,	lawan	perempuan	dari	
jenis	 manusia	 pada	 umumnya	 digunakan	 untuk	 laki-laki	 yang	 sudah	 dewasa,	
sesudah	 anak-anak),	 contoh	 dalam	 surat	 al-Baqarah:	 282	 (dan	 persaksikanlah	
dengan	dua	orang	saksi	dari	 laki-laki	di	antaramu).	Menurut	Umar,	kata	di	dalam	
ayat	 ini	ditafsirkan	dalam	Tafsir	 Jalalain	sebagai	 laki-laki	muslim	yang	akil	baligh	
dan	Merdeka	(Nasaruddin,	1999).	Jadi,	semua	orang	yang	masuk	dalam	kategori	ar-
rajul	 termasuk	 juga	 kategori	 adz-dzakar.	 Akan	 tetapi,	 tidak	 semua	 adz-dzakar	
masuk	dalam	kategori	ar-rajul.	Kategori	ar-rajul	menuntut	sebuah	kriteria	tertentu	
yang	bukan	hanya	mengacu	kepada	jenis	kelamin,	tetapi	kualifikasi	budaya	tertentu,	
terutama	sifat-sifat	kejantanan	(maskulinitas).	Oleh	karena	itu,	tradisi	bahasa	Arab	
menyebut	 perempuan	 yang	 memiliki	 sifat-sifat	 kejantanan	 dengan	 kata	 rijlah	
(perempuan	dianggap	jantan	jika	menyerupai	laki-laki	dalam	segala	hal).		

Menurut	Al-Ashfihani	yang	dikutip	oleh	Muhandis	Azzuhri	dalam	‘Ayat-ayat	
Bias	Gender	dalam	Surat	An-Nisa’,	kata	ar-rajul	dan	adz-dzakar	memiliki	perbedaan.	
Yang	pertama	 lebih	 berkonotasi	 gender	 dengan	menekankan	 aspek	maskulinitas	
dan	kejantanan	seseorang,	misalnya	Q.S.	al-An’am:	9,	

لوَ
َ

لعَجَ وْ
ْ

لمَ هُانَ
َ

ك
ً

ل ا
َ

لعَجَ
ْ

لاجُرَ هُانَ
ً

لوَ 
َ

ل
َ

لعَ انَسْبَ
َ

wْxِْليَ امَ م
ْ

 نَوسُبِ

Kata	 لجر 	 dalam	 ayat	 ini	 tidak	 menunjuk	 kepada	 jenis	 kelamin,	 tetapi	 lebih	
menekankan	 aspek	 maskulinitas	 karena	 keberadaan	 malaikat	 tidak	 pernah	
disyaratkan	jenis	kelaminnya	dalam	al-Qur’an,	walaupun	jenisnya	kata	itu	muanasts	
(feminin)	 karena	 ada	 ta	 marbutah-nya.	 Adapun	 yang	 kedua,	 adzdzakar	 lebih	
berkonotasi	biologis	dengan	menekankan	jenis	kelamin,	contoh	Q.S.	Ali	Imran:	36,	

ف
َ

ل
َ

ق اxَْ´عَضَوَ اَّم
َ

لا
َ

نإِ بِّرَ تْ
ّ
أ اxَُ´عْضَوَ يِ

ُ
ن
ْ

µ
َ

للاوَ �
َّ

أ ھُ
َ

لعْ
َ

لوَ تْعَضَوَ امَبِ مُ
َ

ذلا سَيْ
َّ

ك
َ

ك رُ
َ

لأا
ُْ

ن
ْ

µ
َ

� 
Dengan	demikian	dapat	ditegaskan	bahwa	 teks	 surat	 al-Nisa’:	 34	 tersebut	

sama	 sekali	 tidak	 terkait	 dengan	 jenis	 laki-laki	 atau	 perempuan.	 Adalah	 satu	
kesalahan	 jika	 kita	 memenggal	 sebagian	 ungkapan	 dari	 teks	 tersebut	 dan	
menghadirkannya	ke	publik	secara	terpisah,	sehingga	cukup	dinukil	 نوماوق لاجرلا 

ءاسنلا ىNع  .	 Hal	 ini	 bisa	 dikatakan	 sebagai	 sebuah	 tindakan	 semena-mena	 seperti	

halnya	orang	yang	memotong	ayat	 نkلصملل ليوف  	(kecelakaan	bagi	orang-orang	yang	
shalat),	dan	ayat	 ءاسنلا نم  مكل  باط  ام  اوحكناف  	 (maka	nikahilah	perempuan	yang	
kamu	sukai).	
	
Al-Baqarah	ayat	223:	

ؤاسَنِ
ُ

ك
ُ

ثرْحَ مْ
ٌ

ل 
َ

ك
ُ

ف مْ
َ

أ
ْ

ت
ُ

ثرْحَ او
َ

ك
ُ

أ مْ
َ

ن
َّ

ئشِ ى
ْ

قوَ مْتُ
َ

لأِ اومُدِّ
َ

ن
ْ

كسِفُ
ُ

للا اوقَُّتاوَ مْ
َّ

لعْاوَ ھَ
َ

أ اومُ
َ

كَّن
ُ

لامُ مْ
َ

ق
ُ

شبَوَ هُو
ّ
 رِِ

لما
ُْ

 نkَنِمِؤْ



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

346	

Ayat	ini	menurut	Habib	berbicara	mengenai	empat	tindakan	yang	terkait	erat	
satu	 sama	 lainnya,	 yatiu	 tindakan	 ‘datangilah’	 ( اوتأف ),	 ‘dahulukan’	 ( اومدق ),	

bertaqwalah	( اوقتا ),	dan	ketahuilah	( اوملعا ).	Di	samping	itu	juga	kata	al-hars	( ثرحلا )	

dan	kata	al-nisa’	 ( ءاسنلا ).	Al-hars	berarti	mengumpulkan	(gathering)	dan	bekerja,	

karenanyan	teks	ini	tidak	ada	hubungan	sama	sekali	dengan	persetubuhan	(nikah).	
Sementara	al-nisa’	di	sini	bukan	bentuk	jamak	dari	kata	al-mar’ah,	sebab	jika	

al-nisa’	 sebagai	 bentuk	 jamak	 dari	 kata	 al-mar’ah	 sudah	 barang	 tentu	 keempat	
tindakan	 di	 atas	 tereliminasi	 dari	 teks,	 karena	 tidak	 adanya	 hubungan	 antara	
mereka	dengan	proses	kebebasan	menyetubuhi	perempuan	dengan	model,	cara	dan	
bentuk	yang	diinginkan	 lagi-laki.	 Inilah	diantara	bukti	 bahwa	kata	 al-nisa’	 dalam	
teks	ini	bukan	jamak	dari	kata	al-mar’ah	melainkan	jamak	dari	kata	nasî’	 ءDEAن 	yang	
artinya	sebagaimana	telah	dijelaskan	di	atas.	Oleh	karena	itu,	maksud	dari	teks	ini	
kurang	lebih	adalah	perintah	kepada	manusia	untuk	melakukan	derma	(sedekah)	
dan	mempererat	persaudaraan/silaturahmi	(al-shillah).	Oleh	karena	itu,	kata	kerja	
perintah	 “datangilah”	 اوتأف 	memerintahkan	 kepada	 kita	 agar	 mendatangi	 orang-
orang	yang	secara	sosial,	ekonomi	dan	pengetahuan	terbelakang.	Mereka	dengan	
status	tersebut	adalah	tempat	untuk	mengumpulkan	dan	melakukan	amal	yang	baik	
dengan	cara-cara	yang	telah	diatur	agama.	Dan	pada	gilirannya	hal	itu	akan	dapat	
mengangkat	derajat	mereka	ke	tingkat	sosial,	ekonomi	dan	pengetahuan	menjadi	
lebih	baik.	Tindakan	amal	baik	itu	dapat	berupa	sekedar	ucapan	yang	baik	(arahan),	
memberikan	makanan,	pakaian	pantas	pakai,	dan	hunian	yang	nyaman.	Bagi	yang	
tidak	 mampu	 memberikan	 uang,	 ia	 dapat	 memobilisasi	 pengumpulan	 dana,	
memotivasi	untuk	melakukan	kebaikan,	atau	mengajar	ilmu	dan	lain	sebagainya.		

Selanjutnya	menurut	Habib,	 teks	menyatakan	bahwa	amal-amal	baik	yang	
telah	 dilakukan	 oleh	 seseorang	 pada	 hakekatnya	 adalah	 untuk	 kebaikan	 dirinya,	
karena	 Allah	 akan	 memberikan	 pahala	 sebagai	 ganti	 dari	 kebajikannya,	 maka	
bertaqwalah	 kepada	 Allah	 dan	 datangilah	 ladangmu	 ( مكثرح )	 kapanpun	menurut	

kemampuanmu.	Karena	tidak	ada	seorang	pun	di	dunia	ini	yang	tidak	memiliki	apa-
apa	yang	bisa	dipersembahkan	untuk	masyarakatnya,	mulai	dari	keluarga	kecilnya	
hingga	keluarga	besarnya	(Habib,	2014).	
	
Kesimpulan	

Berdasarkan	 pemaparan	 kata	 al-Nisa’	 di	 atas,	 dapat	 disimpulkan	 bahwa	
Alquran	menggunakan	kata	al-nisa’	sebagai	bentuk	jamak	dari	kata	al-mar’ah	dan	
kata	al-nasi’.	Jika	keduanya	diperbandingkan,	maka	kata	al-nasi’	lebih	memberikan	
cakrawala	 baru	 dalam	 penafsiran,	 lebih	 dinamis	 dan	 lebih	 berkeadilan	 gender.	
Penafsiran	berbasis	kata	al-nasi’	berfungsi	sebagai	 lensa	baru	dalam	melihat	 teks	
suci;	jika	lensa	lama	(biologis)	hanya	memperlihatkan	perbedaan	fisik,	lensa	baru	
ini	memperlihatkan	dinamika	peran	dan	tanggung	jawab	sosial	yang	jauh	lebih	adil	
dan	proporsional.	
	



 

	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.	5,	No.	2	|336-347	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

347	

Referensi 
Ahmad	 Dwi	 Sutrisno,	 Ahmad	 Nurrohim,	 K.	 Nugroho,	 dan	 Ruhyan	 Abdul	 Hafid.	

“Konsep	 Qawwamah	 dan	 Keadilan	 Gender	 dalam	 Surah	 An-Nisa	 Ayat	 34:	
Telaah	Tafsir	Maqasidi	Ibnu	Ashur.”	IMTIYAZ:	Jurnal	Ilmu	Keislaman	9,	no.	2	
(2025):	392–405.	https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i2.2060.	

Al-Istambuli,	Mahmud	Mahdi,	dan	Musthafa	Abu	An-Nashr	Asy-Syalabi.	Nisā’	Ḥawla	
al-Rasūl.	Beirut:	Dār	al-Fikr,	1996.	

Asy-Syaikh	Rabi‘	bin	Hadi	al-Madkhali.	Al-Ḥuqūq	wa	al-Wājibāt	‘alā	al-Rijāl	wa	al-
Nisā’	fī	al-Islām.	Beirut:	Dār	al-Fikr,	1996.	

Azzuhri,	Muhandis.	“Ayat-ayat	Bias	Gender	dalam	Surat	An-Nisa:	Kajian	Semantik.”	
Yinyang:	Jurnal	Studi	Islam,	Gender,	dan	Anak	4,	no.	1	(2009):	52–70.	

Dedi,	Syarial.	“Pemimpin	Rumah	Tangga	dalam	Tafsir	(Kaji	Ulang	Pendapat	Feminis	
dengan	Metode	Ta’wīl).”	Al-Ahwal:	 Jurnal	Hukum	Keluarga	 Islam	 11,	 no.	 2	
(2020):	103–115.	https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11201	

Habib,	 Habib.	 “Semantik	 Kāna	 Nisā’	 dalam	 al-Qur’an:	 Analisis	 Semantik	
Kontekstual.”	Hermeneutik:	Jurnal	Ilmu	al-Qur’an	dan	Tafsir	8,	no.	1	(2014):	
151–176.	

Nasaruddin,	 Umar.	 Argumen	 Kesetaraan	 Gender	 Perspektif	 al-Qur’an.	 Jakarta:	
Paramadina,	1999.	

Siregar,	Muhammad	Sururi	Alfajri	Wannahar,	Achyar	Zein,	dan	Rahayu	Fuji	Astuti.	
“Feminist	Interpretation	of	Qur’an	Surah	Al-Nisa’	Verse	34:	An	Educational	
Study	 on	 Gender	 Relations,	 Structural	 Violence	 and	 the	 Protection	 of	
Women’s	Rights.”	Ahlussunnah:	Journal	of	Islamic	Education	4,	no.	1	(2025):	
22–32.	https://doi.org/10.58485/jie.v4i1.305.	

Subuhi	 Khan,	 Wassim	 J.	 Aloulou,	 Sana	 Shahab,	 dan	 Khaoula	 Aliani.	 “Women’s	
Participation	 in	 Operational	 and	 High	 Managerial	 Positions	 in	 Family	
Businesses:	 Evidence	 from	 Saudi	 Context.”	 Strategic	 Change	 (2025).	
https://doi.org/10.1002/jsc.2634.	

	
	
	
	
 

This	 	 	 work	 	 	 is	 	 	 licensed	 	 	 under	 	 	 a	 	 	 Creative	 	 	 Commons			
Attribution-ShareAlike	4.0	International	License. 

 
 

https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i2.2060
https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11201
https://doi.org/10.58485/jie.v4i1.305
https://doi.org/10.1002/jsc.2634

