
	

Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies	
UIN	Sultan	Maulana	Hasanuddin	Banten	
Vol.	5,	No.	2,	December	2025,	205-217	
p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	

 

 
Kajian	Semantik-Fonologis	atas	Lagu	“Nour”		

Karya	Zap	Tharwat	dan	Amina	Khalil	
	

Mohammad	Rofiqi1,	Lilik	Rochmad	Nourcholisho2,	Khairul	Ihsan3,	Nasih	
Burhani4	

1,3,4Universitas	Nahdlatul	Ulama	Yogyakarta,	Indonesia	
2Universitas	Sains	Al-Qur’an	(UNSIQ)	Wonosobo,	Indonesia	

E-mail:	mohammadrofiqi@unu-jogja.ac.id	
	
Abstract:	 This	 study	 is	 a	 stylistic	 analysis	 focusing	 on	 the	 semantic	 and	
phonological	aspects	of	the	song	“Nour”	by	Zap	Tharwat	and	Amina	Khalil.	The	aim	
of	 this	 research	 is	 to	 reveal	 how	 sound	 and	 meaning	 interact	 to	 construct	 a	
distinctive	 aesthetic	 and	 ideological	 system	 within	 modern	 Arab	 musical	 texts.	
Employing	 a	 stylistic	 approach	 (al-uslūbiyyah	 /	 ةيبولسلأا ),	 this	 study	 integrates	
linguistic	 analysis—covering	 phonological,	 syntactic,	 and	 semantic	 dimensions—
with	a	socio-cultural	perspective	that	highlights	the	representation	of	women	and	
discourses	of	social	struggle	in	the	song’s	lyrics.	The	findings	indicate	that	language	
in	 “Nour”	 functions	 as	 a	 medium	 of	 symbolic	 resistance	 against	 patriarchal	
structures,	 as	 well	 as	 a	 means	 of	 expressing	 modern	 spirituality	 through	 the	
symbol	of	 light	 (nūr	/	 رون ).	This	 symbol	not	only	conveys	 religious	meanings	but	
also	 reflects	 hope,	 awareness,	 and	 emancipation	 within	 the	 context	 of	
contemporary	Arab	society.	
	
Keywords:	Stylistics,	Phonology,	Semantics,	Zap	Tharwat,	Amina	Khalil,	Nour	

	
Pendahuluan 

Bahasa	 seni	 memiliki	 daya	 yang	 unik	 dalam	 mengekspresikan	 nilai-nilai	
kemanusiaan	dan	realitas	sosial.	Dalam	konteks	budaya	Arab	kontemporer,	karya	
musikal	sering	berfungsi	tidak	hanya	sebagai	hiburan,	melainkan	juga	sebagai	teks	
sastra	 yang	 memuat	 pesan	 moral,	 sosial,	 dan	 ideologis.	 Lagu	 “Nour”	 karya	 Zap	
Tharwat	dan	Amina	Khalil	merupakan	contoh	kuat	dari	genre	spoken	word	yang	
memadukan	musik,	narasi,	dan	puisi	untuk	membangun	kesadaran	sosial.	

Fenomena	 ini	 dapat	 dibaca	 melalui	 pendekatan	 stilistika	 (al-uslūbiyyah),	
yaitu	 ilmu	 yang	mengkaji	 hubungan	 antara	 bentuk	 linguistik	 dan	 fungsi	 estetik.	
Melalui	analisis	aspek	fonologis	(al-bunyah	aṣ-ṣautiyyah)	dan	semantik	(al-bunyah	
ad-dalāliyah),	 penelitian	 ini	 berusaha	 menyingkap	 bagaimana	 unsur	 bunyi	 dan	
makna	 bekerja	 bersama	 dalam	membangun	 identitas	 perempuan	 dan	 semangat	
pembebasan	dalam	masyarakat	Mesir	modern.	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

206	

Kajian	 mengenai	 stilistika	 (al-uslūbiyyah)	 telah	 berkembang	 luas	 baik	
dalam	 tradisi	 linguistik	 Barat	 maupun	 Arab.	 Dalam	 khazanah	 Barat,	 sejumlah	
tokoh	seperti	Geoffrey	Leech	(1969)	dan	Mick	Short	(1996)	memandang	stilistika	
sebagai	upaya	menjelaskan	hubungan	antara	struktur	bahasa	dan	efek	estetis	yang	
ditimbulkannya.	 Leech	 menekankan	 bahwa	 gaya	 (style)	 merupakan	 pilihan	
linguistik	 yang	menandakan	 fungsi	 sosial	 dan	 emosional	 dari	 bahasa.	 Sementara	
itu,	Short	memandang	analisis	stilistika	sebagai	jalan	untuk	menyingkap	nilai-nilai	
estetika	 dan	 ideologis	 dalam	 karya	 sastra	 melalui	 perangkat	 linguistik	 yang	
terukur.	

Dalam	 tradisi	 Arab,	 akar	 stilistika	 modern	 berakar	 pada	 ilmu	 balāghah	
klasik,	khususnya	teori	an-naẓm	dari	‘Abd	al-Qāhir	al-Jurjānī	(‘Abd,	1960,	hlm.	55).	
Ia	 menegaskan	 bahwa	 keindahan	 bahasa	 bukan	 terletak	 pada	 kata	 secara	
individual,	 tetapi	 pada	 susunan	 kata	 yang	 harmonis	 dalam	 konteks	 makna	 (as-
siyāq	 al-ma‘nāwī).	 Pandangan	 ini	 kemudian	 dikembangkan	 oleh	 Ibrāhīm	 Anīs	
(Anīs,	1972,	hlm.	112)	dan	Shawqī	Ḍayf	 (Ḍayf,	1983,	hlm.	76)	yang	menekankan	
nilai	estetik	bunyi	dalam	teks	sastra.	

Penelitian	Dalila	Maksah	(Maksah,	2021,	hlm.	43–61)	menunjukkan	bahwa	
struktur	 bunyi	 dalam	 puisi	 Arab	 modern	 memiliki	 nilai	 semantik	 yang	
memperkuat	pesan	ideologis.	Hal	ini	sejalan	dengan	temuan	Al-Ghazālī	(Al-Ghazālī,	
2017,	 hlm.	 89)	 yang	 menyoroti	 peran	 bahasa	 sehari-hari	 dalam	 membangun	
simbolisme	artistik	penyair	modern.	

Penelitian-penelitian	kontemporer	juga	menunjukkan	kecenderungan	yang	
serupa.	 Dalila	 Maksah	 	 (Maksah,	 2021,	 hlm.	 43–61)	 artikelnya	 “Semantic	
Phonological	 Study	 of	 the	 Court	 of	 the	Meandering	 Behind	 the	 Footsteps	 of	 the	
Sun”	meneliti	interaksi	antara	struktur	bunyi	dan	makna	dalam	karya	puitis	Arab	
modern.	 Ia	menemukan	 bahwa	 unsur	 fonologis	 seperti	 ritme	 dan	 rima	memiliki	
nilai	 semantik	 tersendiri	 yang	 memperkuat	 pesan	 ideologis	 puisi.	 Kajian	 ini	
menjadi	rujukan	penting	dalam	penelitian	ini,	karena	memberikan	landasan	bahwa	
aspek	 fonologis	 dan	 semantik	 dapat	 menyatu	 dalam	 satu	 sistem	 makna	 yang	
kohesif.	

Di	 sisi	 lain,	penelitian	oleh	Al-Ghazālī	 (2017:	89)	 tentang	Asālīb	al-ta‘bīr	 fī	
ash-shi‘r	 al-ḥadīth	 menyoroti	 kecenderungan	 penyair	 Arab	 modern	 untuk	
menggunakan	 struktur	bahasa	 sehari-hari	dengan	muatan	 simbolik	yang	kuat.	 Ia	
berpendapat	bahwa	transformasi	gaya	bahasa	dalam	puisi	dan	lagu	kontemporer	
menunjukkan	dinamika	sosial	budaya	masyarakat	Arab	masa	kini.	

Dalam	 konteks	 musik,	 karya	 musik	 Arab	 modern	 dapat	 diperlakukan	
sebagai	 teks	 sastra	 karena	 memiliki	 struktur	 linguistik	 dan	 fungsi	 retoris	 yang	
kompleks	(Hassan	&	El-Naggar,	2019,	hlm.	52).	Hal	ini	sejalan	dengan	temuan	Al-
Rifa‘i	(2020,	hlm.	88)	yang	menempatkan	simbol	nūr	sebagai	metafora	spiritualitas	
dan	kesadaran	sosial.		

Secara	khusus,	belum	ditemukan	penelitian	yang	secara	langsung	menelaah	
lagu	 “Nour”	 karya	 Zap	 Tharwat	 dan	 Amina	 Khalil	 dalam	 perspektif	 stilistika	
linguistik.	 Sebagian	 besar	 kajian	 hanya	 menyoroti	 tema	 sosial	 dan	 feminisme	
dalam	musik	 Arab	modern,	 tanpa	mengaitkannya	 dengan	 dimensi	 fonologis	 dan	
semantik.	 Oleh	 karena	 itu,	 penelitian	 ini	 menempati	 posisi	 penting	 untuk	
melengkapi	kajian	sebelumnya	dengan	fokus	pada	analisis	gaya	linguistik	(al-uslūb	
al-lughawī)	 serta	 simbolisme	 semantik	 yang	 membentuk	 pesan	 ideologis	 lagu	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

207	

tersebut.	 Mengisi	 kekosongan	 kajian	 stilistika	 dalam	 ranah	 musik	 Arab	
kontemporer	dan	Menawarkan	pembacaan	baru	terhadap	teks	lagu	“Nour”	sebagai	
karya	sastra	musikal	yang	menggabungkan	bunyi,	makna,	dan	ideologi.	
	 Penelitian	ini	menggunakan	kerangka	stilistika	linguistik	yang	memadukan	
dua	dimensi	utama:	1)	Fonologis	(al-bunyah	aṣ-ṣautiyyah)	untuk	menelaah	unsur	
bunyi,	 ritme,	 dan	 repetisi	 yang	 membangun	 efek	 estetis	 dan	 emosional,	 2)	
Semantik	 (al-bunyah	ad-dalāliyah)	untuk	menafsirkan	 simbolisme	dan	hubungan	
makna	dalam	konteks	sosial	dan	spiritual.	

Secara	 konseptual,	 penelitian	 ini	 berangkat	 dari	 teori	 hubungan	 simbolik	
antara	 lafẓ	dan	ma‘nā	 (al-Jāḥiẓ,	1968),	yang	menegaskan	kesatuan	antara	bentuk	
bunyi	dan	makna	sebagai	prinsip	keindahan	bahasa.	Pandangan	ini	diperluas	oleh	
Ibn	 Sīnā	 (1952)	 dalam	 Kitāb	 al-Shifā’,	 yang	 mengaitkan	 simbol	 cahaya	 (nūr)	
dengan	 transisi	 pengetahuan	 dari	 potensi	 menuju	 aktual.	 Dalam	 ranah	 modern,	
teori	Jakobson	(1960)	tentang	fungsi	puitis	bahasa	menjelaskan	bahwa	keindahan	
muncul	 dari	 keseimbangan	 antara	 sumbu	 seleksi	 dan	 kombinasi.	 Leech	 (1981)	
menambahkan	 bahwa	 bunyi	 memiliki	 fungsi	 motivatif	 terhadap	 makna,	 bukan	
arbitrer	 sepenuhnya.	Dalam	konteks	 sosial,	 Frishkopf	 (2010)	memandang	musik	
Arab	 modern	 sebagai	 cultural	 discourse	 yang	 menegaskan	 identitas	 dan	
spiritualitas,	 sejalan	 dengan	 temuan	 Racy	 (2003)	 dan	 Shannon	 (2006)	 yang	
melihat	musik	sebagai	ruang	negosiasi	identitas	perempuan	Arab	modern  
	
Metode 

Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 deskriptif-analitis	
dengan	 kerangka	 stilistika	 linguistik	 (al-uslūbiyyah	 al-lughawiyyah).	 Pendekatan	
ini	dipilih	karena	penelitian	berfokus	pada	penafsiran	makna	simbolik	dan	fungsi	
estetis	 bahasa	 dalam	 konteks	 sosial	 dan	 budaya	 yang	 melingkupi	 teks	 musik.	
Sebagaimana	 ditegaskan	 oleh	 Leech	 &	 Short	 (1981),	 analisis	 stilistika	 bertujuan	
menghubungkan	 bentuk	 linguistik	 dengan	 fungsi	 estetik	 dan	makna	 kontekstual	
yang	 dihasilkan	 oleh	 teks.	 Dalam	 konteks	 ini,	 teks	 musik	 dipandang	 sebagai	
produk	 bahasa	 artistik	 (al-lughah	 al-fanniyyah)	 yang	memiliki	 sistem	 tanda	 dan	
struktur	makna	yang	dapat	dikaji	melalui	 teori	 linguistik,	 semiotika,	dan	estetika	
bahasa.	
	 Sumber	 data	 utama	 penelitian	 ini	 adalah	 teks	 lirik	 lagu	 “Nour”	 karya	 Zap	
Tharwat	dan	Amina	Khalil,	 yang	dirilis	pada	 tahun	2016	melalui	kanal	Coca-Cola	
Egypt.	 Lirik	 lagu	 ini	 dianalisis	 sebagai	 teks	 bahasa	 Arab	 kontemporer	 dengan	
muatan	 estetis	 dan	 sosial.	 Data	 pendukung	 meliputi:	 Video	 klip	 resmi	 dan	 live	
performance	untuk	menganalisis	aspek	fonologis	dan	prosodik.	Wawancara	media	
dan	ulasan	publik	sebagai	konteks	pragmatis	dan	sosial.	
	 Teknik	Pengumpulan	data	dilakukan	melalui	tiga	tahap:	1)	Transkripsi	teks	
lirik	 ke	 dalam	 bentuk	 tulisan	 Arab	 dan	 transliterasi	 Latin.	 2)	 Identifikasi	 unsur	
stilistika	(fonologis	dan	semantik)	berdasarkan	struktur	bunyi,	diksi,	pengulangan,	
dan	 metafora,	 dan	 3)	 Kontekstualisasi	 makna,	 yakni	 menafsirkan	 simbol	 dan	
struktur	 bunyi	 dalam	 kaitannya	 dengan	 pesan	 sosial	 dan	 spiritual	 yang	 diusung	
lagu.	

Analisis	 dilakukan	 melalui	 dua	 lapisan	 utama:	 1)	 Analisis	 Fonologis	 (al-
Tahlīl	 aṣ-Ṣautī)	 untuk	 menelaah	 aspek	 bunyi	 dan	 musikalitas	 bahasa	 yang	
menimbulkan	 efek	 estetis	 dan	 emosional,	 meliputi,	 a)	 Repetisi	 fonem	 (misalnya	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

208	

pengulangan	 fonem	 nasal	 /n/	 dan	 likuida	 /r/	 sebagai	 citra	 keluwesan	 dan	
ketenangan),	 b)	 Asosiasi	 fonetik	 antara	 bunyi	 lembut	 dengan	 makna	 cahaya,	
ketenangan,	 dan	 kasih	 (sejalan	 dengan	 teori	 al-Jāḥiẓ,	 al-Bayān	wa	 at-Tabyīn);	 c)	
Ritme	dan	 intonasi,	 untuk	menafsirkan	 suasana	emosional	dan	 spiritualitas	 yang	
ditransmisikan	lewat	irama	lirik.	

2)	Analisis	Semantik	(at-Tahlīl	ad-Dalālī)	yaitu	menafsirkan	makna	simbolik	
dan	 ideologis	 teks,	 mencakup:	 a)	 Makna	 leksikal	 dan	 kontekstual	 dari	 kata	 nūr	
dalam	 struktur	 kalimat;	 b)	 Metafora	 konseptual	 (misalnya	 nūr	 sebagai	 simbol	
pencerahan	intelektual	dan	spiritual);	c)	Korelasi	sosial	antara	simbol	cahaya	dan	
ide	 kesetaraan	 gender,	 kesadaran	 diri,	 serta	 kebebasan	 spiritual	 (mengacu	 pada	
(Frishkopf,	2010);(Shannon,	2006)). 
	
Landasan	Teoritis	

Sebelum	melakukan	 analisis	 pada	 objek	penelitian,	 akan	dipaparkan	 teori	
yang	 akan	 digunakan	 dalam	 penelitian	 ini.	 Teori	 yang	 digunakan	 adalah	 teori	
stilitika.	Secara	umum,	stilistika	disebut	juga	dengan	gaya	bahasa.	Style	adalah	cara	
yang	 digunakan	 seorang	 pembicara	 atau	 penulis	 untuk	 menyatakan	 maksudnya	
dengan	 menggunakan	 bahasa	 sebagai	 sarana.	 (Sudjiman,	 2021,	 hlm	 16).	 Secara	
umum,	 lingkup	stilistika	adalah	menelaah	aspek	bahasa	yang	berupa	bunyi,	kata,	
frase,	 dan	 kalimat,	 sehingga	 lahirlah	 gaya	 bahasa	 berupa	 gaya	 bunyi,	 gaya	 kata,	
gaya	frase,	dan	gaya	kalimat.	Pemakaian	gaya	bahasa	itu	meliputi	bunyi,	rangkaian	
bunyi,	kata,	rangkaian	kata,	rangkaian	frase,	hingga	rangkaian	kalimat	yang	dipilih	
dan	 digunakan	 dengan	 seksama.	 Dengan	 demikian,	 hal	 itu	 dapat	 menimbulkan	
suatu	efek	dalam	diri	pembaca	yang	dikehendaki	oleh	pengarang	karya	sastra	yang	
bersangkutan.		

Secara	 panjang	 lebar,	 Sudjiman	menyatakan	 bahwa	 gaya	 bahasa	 terdapat	
dalam	segala	ragam	bahasa;	ragam	bahasa	lisan	dan	bahasa	tulis,	ragam	nonsastra	
dan	 ragam	 sastra,	 karena	 gaya	 bahasa	 adalah	 cara	 menggunakan	 bahasa	 dalam	
konteks	tertentu,	oleh	orang	tertentu,	dan	untuk	maksud	tertentu.		

Stilistika	 mengkaji	 seluruh	 fenomena	 bahasa,	 mulai	 dari	 fonologi	 (bunyi	
bahasa)	 hingga	 semantik	 (makna	 dari	 arti	 bahasa).	 (Aminuddin,	 1995,	 hlm.	 42).	
Meskipun	 demikian,	 kajian	 stilistika	 biasanya	 dibatasi	 pada	 suatu	 teks	 tertentu	
dengan	 memperhatikan	 preferensi	 penggunaan	 kata	 atau	 struktur	 bahasa,	
mengamati	antar	hubungan-hubungan	pilihan	bahasa	untuk	mengidentifikasi	ciri-
ciri	stilistik	(stylistic	features),	seperti	fonologis	(pola	bunyi	bahasa,	matra,	rima),	
sintaksis	 (tipe	struktur	kalimat),	 leksikal	 (diksi,	penggunaan	kelas	kata	 tertentu),	
retoris	 atau	 deviasi	 (penyimpangan	 dari	 kaidah	 umum	 tata	 bahasa).	 (Sudjiman,	
2021,	hlm.	14).	
	
Hasil	dan	Pembahasan 

Sebelum	 membahas	 lebih	 lanjut,	 perlu	 disampaikan	 dalam	 bagian	 ini	
pemahaman	terhadap	konsep	Nūr	( رونلا )	yang	menjadi	judul	lagu	ini	dalam	tradis	

semantik	 Arab-Islam.	 Kata	 nūr	 ( رونلا )	merupakan	 salah	 satu	 leksem	 yang	 paling	
kaya	 makna	 dalam	 bahasa	 Arab	 klasik	 dan	 memiliki	 kedalaman	 semantik	 yang	
berlapis.	 Secara	 leksikal,	menourut	 Lisān	 al-‘Arab	 karya	 Ibn	Manẓūr,	 nūr	 berarti	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

209	

“sesuatu	 yang	 tampak	 dengan	 sendirinya	 dan	 dengannya	 sesuatu	 yang	 lain	
menjadi	tampak”	( ه>;غ ھب ىريُو ھسفنب ىريُ ام ).	Artinya,	nūr	bukan	hanya	cahaya	fisik,	
melainkan	 juga	 simbol	 pengetahuan	 dan	 pencerahan	 rohani	 (Manẓūr	&	 al-‘Arab,	
hlm.	259)	

Dalam	 Al-Qur’an,	 kata	 nūr	 memiliki	 dimensi	 spiritual	 dan	 teologis	 yang	
sangat	luas.	Ayat	terkenal	dalam	Surah	an-Nūr	(24:35)	menyebut:	

	
“ للا

َّ
ن ھُ

ُ
لأاوَ تِاوَامََّسلا رُو

َْ
ضِرْ ” 

Allah	adalah	cahaya	langit	dan	bumi.	
Menourut	al-Rāzī,	nūr	merupakan	petunjuk	dan	pencerahan	bagi	akal	dan	

hati	melalui	ma‘rifah	dan	 iman	 (al-Rāzī,	&	al-Ghayb,	hlm.	2:160),	 sedangkan	bagi	
Ibn	 ‘Arabī,	 nūr	 adalah	 tajallī	 Ilāhī	 —	 kebenaran	 Ilahi	 yang	 tampak	 dengan	
sendirinya	 dan	 menampakkan	 segala	 sesuatu	 (‘Arabī,	 hlm.	 2:207;	 ‘Arabī	 &	 al-
Makkiyyah,	hlm.	2:99)		

Dengan	demikian,	nūr	dalam	kerangka	semantik	Arab-Islam	adalah	konsep	
multidimensi:	 ontologis,	 epistemologis,	 dan	 spiritual.	Dalam	 tradisi	 filsafat	 Islam,	
Ibn	Sīnā	menghubungkan	cahaya	dengan	proses	 intelektual	dalam	Kitāb	al-Shifā’,	
menjelaskan	 bahwa	 akal	 bertransformasi	 dari	 potensi	 (quwwah)	 menuju	 aktual	
(fi‘l)	melalui	perantara	nūr	al-‘aql	—	cahaya	intelek	(Sīnā,	1952,	hlm.	3:340–342).	
Hal	 ini	menegaskan	 bahwa	 nūr	menjadi	 simbol	 universal	 bagi	 transendensi	 dan	
pencerahan	akal.	

Karya	 sastra	 dan	 musik	 Arab	 kontemporer	 sering	 kali	 menjadi	 medium	
perlawanan	terhadap	konstruksi	sosial	yang	membatasi	peran	gender.	Lagu	“Nour”	
karya	 Zap	 Tharwat	 dan	 Amina	 Khalil	 merupakan	 salah	 satu	 bentuk	 ekspresi	
musikal	yang	memadukan	puisi	lisan	(spoken	word)	dan	narasi	sosial.	

Melalui	 gaya	 puitik	 yang	 khas,	 lagu	 ini	 menampilkan	 perjalanan	 tokoh	
“Nour”	—	 simbol	 dari	 cahaya,	 ketekunan,	 dan	 emansipasi	 perempuan	—	 dalam	
menghadapi	 diskriminasi	 dunia	 kerja	 yang	 patriarkal.	 Analisis	 ini	meninjau	 lagu	
“Nour”	 dari	 tiga	 perspektif	 stilistika:	 fonologis,	 sintaksis,	 dan	 semantik,	 serta	
menyingkap	 makna	 ideologis	 yang	 tersembunyi	 di	 balik	 struktur	 bunyi,	 pilihan	
kata,	dan	simbol	cahaya	yang	menjadi	pusat	tema.	
Dimensi	Fonologis	lagu	“Nour”	
Pengulangan	fonetis	

Secara	 fonologis,	 lirik	 ini	 memperlihatkan	 kepaduan	 antara	 musikalitas	
bunyi	 dan	 emosi	 semantik.	 Terdapat	 pengulangan	 atau	 repetisi	 dalam	 lagu	 ini.	
Sebut	misalnya	Fonem	/n/	(ن)	sangat	sering	muncul,	terutama	dalam	kata	  ,روُ◌ن

ن;نتا ,ن;نس ,نم ,نأ ,تانب ,	dan	sebagainya.	
Contoh	bait:	
	
“ ن

ُ
ن;نتا ن;تنب ىNع >;بكلا ناك رو ” 

“ ن;نسلا لوط ىكتشا ام هرمع ةيلوئسلما نم ” 
Fonem	 /n/	 berkarakter	 nasal	 lembut	 dan	 bergetar,	 menciptakan	 efek	

ketenangan,	 kelembutan,	 dan	 kontinuitas.	 Dalam	 konteks	 semantik,	 bunyi	 ini	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

210	

memperkuat	 citra	 “nūr”	 (cahaya	 lembut),	 bukan	 kilatan	 keras,	 tetapi	 sinar	 yang	
menenangkan.	Repetisi	 /n/	mengalun	 seperti	 napas	panjang	—	mimicking	 suara	
manusia	 yang	 sabar,	 tabah,	 dan	 penuh	 kasih.	 Al-Jāḥiẓ	menegaskan	 bahwa	 bunyi	
yang	 “yatanaffasu”	 (bernapas,	 mengalir)	 menandakan	 keindahan	 dan	 makna	
rahmah	(kasih)	—	sesuai	dengan	nuansa	karakter	“Nūr”	dalam	teks.		

Selanjutnya	fonem	/r/	(ر)	muncul	berulang	dalam	 ن
ُ

 ,ةرّم ,ةلوجر ,ميركلا دبع ,رو

رارق ,ةشرو ,	dll.	Fonem	/r/	(ر)	 	memiliki	efek	estetis,	yang	bersifat	getar	(vibrant),	
memberikan	kesan	dinamis	dan	emosional.		

Dalam	baris:	
“ اhiايح نع يوق >;تك فراع ينإ اهل تلق ” 

Getaran	 /r/	 pada	 اhiايح ،>;تك ،فراع 	memberi	 warna	 empatik	 dan	 afektif,	
seperti	 suara	yang	bergetar	karena	perasaan	 tulus.	Dalam	stilistika	Arab,	huruf	ر	
dipandang	 memiliki	 ḥarakah	 rūḥiyyah	 (getaran	 spiritual),	 melambangkan	
pergerakan	 batin	 dan	 kemuliaan.	 Kombinasi	 /n/	 (lembut)	 dan	 /r/	 (bergetar)	
menghasilkan	 keseimbangan	 antara	 ketenangan	 dan	 kekuatan	—	 dua	 sifat	 yang	
menjadi	inti	tokoh	Nūr:	lembut	namun	teguh.		

	
Selain	itu,	fonem	nasal	/n/	dan	likuida	/r/	dalam	seperti	“  – ميركلا دبع رون

ةماستباب ايلع تدر ”	 ‘Nour	 abdul	 karim	 –	membalasku	 dengan	 senyuman’,	menjadi	
frase	dan	membentuk	 resonansi	 lembut	 yang	mengalir.	Dalam	 teori	 bunyi	 klasik	
Arab,	 sebagaimana	 diisyaratkan	 oleh	 al-Jāḥiẓ	 dalam	 al-Bayān	 wa	 at-Tabyīn,	
hubungan	antara	lafẓ	dan	ma‘nā	bersifat	simbolik	—	bunyi	lembut	mencerminkan	
makna	yang	lembut	dan	bercahaya	(1968,	1:75).		

Sebaliknya,	pada	bagian	emosional,	muncul	letupan	bunyi	keras	seperti	/q/,	
/t/,	 /k/	 dalam	 frasa	 “ تس ت>oخا – مومهلا >oك – ھلتقته ةصاصر ”,	 yang	menciptakan	
tensi	 dan	 tekanan	 batin.	 Kontras	 bunyi	 ini	 membentuk	 irama	 semantis	 antara	
cahaya	dan	luka,	kelembutan	dan	kekuatan,	serta	perempuan	dan	perjuangan.		

Dari	perspektif	teori	fungsi	puitis	Roman	Jakobson	(1960),	bunyi-bunyi	ini	
berfungsi	 bukan	 hanya	 sebagai	 elemen	 fonetik,	 tetapi	 juga	 sebagai	 pemancar	
makna	 (illuminated	 meaning)	—	menjadikan	 bahasa	 sebagai	 media	 pencerahan	
emosional.	 Secara	 stilistika,	bunyi	 lembut	 tersebut	menandakan	keanggunan	dan	
kehalusan	 karakter	 feminin	 yang	 ingin	 dihadirkan	 Amina	 Khalil.	 Sementara	 al-
Jurjānī	menegaskan	bahwa	keindahan	bahasa	terletak	pada	naẓm	—	susunan	kata	
yang	menciptakan	 harmoni	 antara	 bunyi	 dan	makna	 (al-Jurjānī	 &	 al-I‘jāz,	 1983,	
hlm.	45–47).		
	
Asosiasi	Fonetik	dan	Simbolik	antara	Bunyi	dan	Makna	(al-Jāḥiẓ,	al-Bayān	wa	
at-Tabyīn).	
	antara	Bunyi	dan	Makna	(al-Jāḥiẓ,	al-Bayān	wa	at-Tabyīn).	

Al-Jāḥiẓ	 menulis	 bahwa	 “setiap	 huruf	 memiliki	 sifat	 suara	 yang	 sesuai	
dengan	 maknanya”	 —	 yaitu	 prinsip	 al-muṭābaqah	 bayna	 aṣ-ṣawt	 wa	 al-ma‘nā	
(korespondensi	bunyi	dan	makna)(al-Jāḥiẓ,	1968,	hlm.	1:75).	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

211	

Dalam	lirik	ini,	kita	bisa	melihat	tiga	kategori	asosiasi	fonetik.	

	
Dengan	 demikian,	 asosiasi	 fonetik	 menegaskan	 narasi	 simbolik:	 dari	 kegelapan	
(bunyi	 berat)	 menuju	 cahaya	 dan	 ketenangan	 (bunyi	 lembut).	 Efek	 ini	 selaras	
dengan	prinsip	al-Bayān	wa	at-Tabyīn	bahwa	musik	bahasa	adalah	pantulan	 jiwa	
(ṣaut	al-nafs).	

	
Ritme	dan	Intonasi	( ميغنتلاو عاقيلإا )	

Lirik	 ini	 ditulis	 dalam	 bentuk	 puisi	 bebas	 naratif,	 dengan	 pola	 ayunan	
kalimat	 panjang-pendek	 yang	menyerupai	muwaššaḥ	modern	 atau	 spoken	word	
Arab	kontemporer.	

Perubahan	ritme	membentuk	dinamika	emosional:	
ü Bagian	awal	(naratif,	datar):	tempo	stabil,	 intonasi	datar	→	suasana	

realistik.	
ü Bagian	 tengah	 (konflik	 batin):	 tempo	 cepat,	 intens,	 penuh	

pertanyaan	→	ketegangan	moral.	
ü Bagian	 akhir	 (pencerahan):	 ritme	 melandai,	 intonasi	 menourun	

lembut	→	kelegaan	dan	spiritualitas.	
Contoh:	
“ لاصأ تنب يد ةلوجر تناك يازإ

ً
؟دلو شم  ”,	Bagaimana	mungkin	seseorang	yang	

begitu	kuat	dan	tegas	itu	ternyata	perempuan,	bukan	laki-laki.	
→	 Diucapkan	 dengan	 intonasi	 naik-turun	 tajam	 (tanda	 keterkejutan	 dan	

refleksi).	
“ لغشلا يكيلع كو>wم اhiايح نع يوق >;تك فراع ينإ اهلتلق ”,	Aku	bilang	padanya,	

aku	sudah	tahu	banyak	tentang	hidupmu.	Selamat,	kamu	diterima	kerja.	
→	Diakhiri	 dengan	 intonasi	menourun	 lembut,	menandai	 penerimaan	dan	

kedamaian.	
Mengacu	 pada	 Frishkopf	 (2010),	 dalam	musik	 Arab,	 ritme	 adalah	 wadah	

bagi	 ruḥāniyyah	 (spiritualitas).	 Lirik	 ini	 memiliki	 ritme	 yang	 tawassuṭī	—	 tidak	
cepat,	 tidak	 lambat	—	merepresentasikan	timbangan	batin	antara	dunia	dan	ruh.	

Kategori	Bunyi	 Contoh	 Efek	Emosional/	
Estetis	

Makna	Simbolik	

Bunyi	lembut	(nasal,	
vokal	depan):	/n/,	/i/,	
/l/	

ن
ُ

 ،تانب ،رو

 دبع ،ن;نس

ميركلا  

Lembut,	teduh,	
memanjang	seperti	
napas	

Cahaya	lembut,	kasih,	
ketenangan	batin	

Bunyi	berat	
(konsonan	emphatic	
/q/,	/ṭ/,	/ṣ/)	

 ،طغض ،ةصاصر

لغش  

Tekanan,	beban,	
penderitaan	

Ujian,	kegelapan,	
tantangan	hidup	

Perpaduan	lembut-
keras	(puncak	
resolusi)	

 ةصاصر ← رون

 ← ةلوجر ←
رايتخا  

Transisi	dari	lembut	
ke	tegas	

Proses	pencerahan:	
dari	penderitaan	
menuju	cahaya	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

212	

Irama	 suara	 yang	 berulang	 (dengan	 suku	 kata	 akhir	 vokal	 terbuka:	 -a,	 -u,	 -i)	
menciptakan	kesan	dzikr	—	repetitif,	menenangkan,	dan	kontemplatif.	

Terdapat	 efek	 intonasi	 terhadap	 spiritualitas	 naik	 (intonasi	 pertanyaan):	
menghadirkan	 kegelisahan	 spiritual	 (“ ةلوجر تناك يازإ ...”)	 dan	 turun	 (intonasi	

resolusi):	 menghadirkan	 kedamaian	 setelah	 kesadaran	 (“ لغشلا يكيلع كو>wم ...”).	
Ritme	ini	mengimitasi	perjalanan	spiritual	klasik:	talāshī	→	tajallī	(kebingungan	→	
pencerahan).	
	
Dimensi	Sintaksis	

Lagu	 ini	 berbahasa	 Arab	 ‘ammiyyah	 (dialek	Mesir	modern)	 dan	memiliki	
struktur	 naratif	 panjang,	 terbagi	 secara	 tematis,	 bukan	 secara	 formal	 bait-bait	
bersajak.	 Jadi	 analisis	 sintaksis	 setiap	 dilakukan	 dengan	 memecah	 teks	 menjadi	
bagian	 tematik	 (seperti	 bait	 atau	 fragmen	 naratif),	 lalu	 menganalisis	 unsur	
sintaksisnya:	subjek–predikat–objek,	struktur	kalimat,	serta	penggunaan	partikula	
khas	dialek.	

Bait	1	
يتابيترتو يNقع قوف ي�اع ھتوص ھبنم  

يتايح ي� لغش لوأب ينركف ةلباقلما موي  
Jumlah	ismiyyah	
	├──	Mubtada’:	munabbih	( ھبنم )	
	└──	Khabar:	
						├──	Jumlah	idhafah:	ṣawtuh	(‘suara-nya’)	
						├──	Sifat:	‘ālin	(tinggi)	
						└──	 Zarf	 makān:	 fawq	 ‘aqlī	 wa	 tartībātī	 (di	 atas	 pikiranku	 dan	

rencanaku)	
	
Jumlah	fi‘liyyah	
	├──	Zarf	zamān:	yawm	al-muqābala	(hari	wawancara)	
	└──	Fi‘l	māḍī:	fakkarni	(ia	mengingatkanku)	
							├──	Fa‘il	ḍamīr	mustatir	(dia)	
							└──	Maf‘ūl	 bihi:	 bi-awwal	 shughl	 fī	 ḥayātī	 (pekerjaan	 pertama	 dalam	

hidupku)	
Campuran	jumlah	ismiyyah	(deskriptif)	dan	fi‘liyyah	(naratif).	Zarf	makān	&	

zamān	berfungsi	memperkuat	suasana	mental-emosional	narrator.	
Bait	5	

امياد ھباحص
ً

ھيلع >;تك طوغضو هوموليب   

؟ھيا ىقبته ةساردلابو ملعلاب ھيا لمعته ��با اي  
Jumlah	fi‘liyyah	1	
	├──	Fa‘il:	ṣaḥābuh	(teman-temannya)	
	├──	Fi‘l	mudāri‘:	biylūmūh	(mereka	menyalahkannya)	
	└──	Maf‘ūl	bihi:	ḍamīr	-h	(dia)	
	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

213	

Jumlah	ismiyyah	2	
	├──	Mubtada’:	ḍughūṭ	(tekanan)	
	├──	Sifat:	katīr	(banyak)	
	└──	Zarf	makān:	‘alayh	(padanya)	
	
Interogatif	(dua	klausa)	
	├──	Fi‘l	mustaqbal:	hat‘amil	ēh?	(apa	yang	akan	kamu	lakukan?)	
	│					└──	ḍarf	sabab:	bi-l-‘ilm	(dengan	ilmu)	
	└──	Fi‘l	mustaqbal	kedua:	hatib’a	ēh?	(akan	jadi	apa?)	
						└──	ḍarf	sabab:	bi-d-dirāsa	(dengan	studi)	
	
Klausa	 tanya	 berurutan	 dengan	 prefiks	 futurum	 ha-;	 struktur	 parataksis	

mencerminkan	tekanan	sosial	terhadap	tokoh	Nūr.	
Bait	10	

هوردق ةرتاكدلاو ركاذيب ناك رسلا ي�  

هولمحتسا بايغلا ي�و ھلكاشمو ھفورظ اوفرع  
Jumlah	fi‘liyyah	ma‘ṭūfah	(kalimat	majemuk	koordinatif)	
Klausa	1:	
	├──	Zarf	makān:	fī-s-sirr	(secara	diam-diam)	
	├──	Fi‘l	nāqiṣ:	kān	(telah)	
	└──	Jumlah	fi‘liyyah	khabarnya:	
								├──	Fi‘l	mudāri‘:	biyzākir	(sedang	belajar)	
								└──	Fa‘il	ḍamīr	mustatir	(dia)	
	
Klausa	2:	
	├──	Fa‘il:	ad-dakātira	(para	dosen)	
	└──	Fi‘l	māḍī:	qaddarūh	(menghargainya)	
								└──	Maf‘ūl	bihi:	ḍamīr	-h	(dia)	
	
Klausa	3–4	(ma‘ṭūfah	dengan	wa):	
	├──	Fi‘l	māḍī:	‘arafū	(mereka	mengetahui)	
	│	 	 	 	 	 └──	 Maf‘ūl	 bihi	 ma‘ṭūf:	 ẓurūfuh	 wa	 mashākiluh	 (keadaan	 dan	

masalahnya)	
	└──	Fi‘l	māḍī:	istaḥmalūh	(mereka	menoleransinya)	
								└──	Zarf	zamān:	fī-l-ghiyāb	(ketika	absen)	
	
Rangkaian	 fi‘l	 māḍī	 jamak	 menunjukkan	 empati	 sosial;	 hubungan	 “wa”	

menghubungkan	sekuens	aksi	moral	(mengetahui	→	memahami	→	menoleransi).	
Bait	14	

فرلاع نوكأ لبقه لاو شماهلا ىNع طحته انأ لا  

فصلا سفن ي� انحا ناشع ���متب ايندلا يد  

شاهشعتبم تنأ فورظ ىدحتب قبسب انأ  

ي� رودب >;غ لمكيه موي نكمي لا وه رودو  



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

214	

Kalimat	negasi	paralel:	
	├──	Partikel	negasi:	lā	
	├──	Mubtada’:	ana	(aku)	
	├──	Fi‘l	mustaqbal:	hattaṭṭ	 ‘ala-l-hāmish	(aku	akan	diletakkan	di	pinggir)	

[negasi]	
	├──	Wa	‘aṭf:	wa-lā	
	└──	Fi‘l	mustaqbal	kedua:	haqbal	akūn	‘al-raf	(aku	akan	menerima	berada	

di	rak)	[negasi]	
	
Jumlah	ismiyyah	kedua:	
	├──	Mubtada’:	dī	ad-dunyā	(dunia	ini)	
	└──	Khabar	fi‘liyyah:	bitimshī	(berjalan)	
							└──	 ḍarf	 sabab:	 ‘ashān	 iḥna	 fī	 nafs	 aṣ-ṣaff	 (karena	 kita	 di	 baris	 yang	

sama)	
	
Jumlah	fi‘liyyah	ketiga:	
	├──	Fa‘il:	ana	
	└──	Fi‘l	mudāri‘:	bisba’	(aku	mendahului)	
							└──	Jumlah	ma‘ṭūfah:	bitḥadda	ẓurūf	(menantang	keadaan)	
												└──	Jumlah	ṣilah:	anta	ma-bit‘ishhāsh	(kamu	tak	mengalaminya)	
Banyak	negasi	paralel	dan	koordinasi	(“lā...	wa	lā...”)	→	memperkuat	tekad.	
Jumlah	penutup	(antitesis	gender):	
	├──	Mubtada’:	dawruh	(peran	dia	[maskulin])	
	├──	 Khabar:	 lā	 yumkin	 yawm	 yitkammil	 (tak	 mungkin	 suatu	 hari	

sempurna)	
	└──	ḍarf	syarṭ:	ghayr	bi-dawr	hiyā	(kecuali	dengan	peran	perempuan)	
Frasa	dawr	huwa	 ...	 bidawr	hiyā	 adalah	oposisi	 sintaksis	 gender	→	 simbol	

kesetaraan	struktural	antara	laki-laki	dan	perempuan.	
Adapun	ilustrasi	sintaksisnya	dapat	dilihat	pada	tabel	berikut	
	

Aspek	 Bait	1	 Bait	5	 Bait	10	 Bait	14	
Jenis	kalimat	 ismiyyah	+	

fi‘liyyah	
fi‘liyyah	+	
interogatif	

fi‘liyyah	jamak	
ma‘ṭūfah	

negasi	paralel	+	
ismiyyah	

Fokus	
semantik	

pengenalan	
situasi	

tekanan	
sosial	

perjuangan	&	
pengakuan	

kesadaran	dan	
kesetaraan	

Ciri	
morfologis	

verba	
fakkarni,	adj.	
‘ālin	

prefiks	ha-	
(futurum)	

fi‘l	māḍī	jamak	 prefiks	bi-,	ha-,	
partikel	lā	

Peran	
sintaksis	
dominan	

zarf	makān	&	
zamān	

fa‘il	jamak,	
interogatif	

fa‘il	jamak,	
maf‘ul	-h	

mubtada’	ana,	
khabar	fi‘liyyah	

	
Dimensi	Semantik	

Analisis	pada	bagian	ini	menggunakan	tiga	sudut	pandang:	
a)	makna	leksikal	dan	kontekstual,	
b)	metafora	konseptual,	dan	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

215	

c)	korelasi	sosial	(dengan	rujukan	(Frishkopf,	2010;	Shannon,	2006)).	
Analisis	 ini	 memadukan	 teori	 semantik	 kultural	 Arab,	 stilistika	 musikal	

(Frishkopf),	 dan	 semantik	 informasi	 (Shannon)	 untuk	 menunjukkan	 bagaimana	
bunyi,	makna,	 dan	 konteks	 sosial	 berinteraksi	membangun	 efek	 pencerahan	 dan	
kesadaran	moral.	

Secara	 semantik,	 pusat	makna	 lagu	 ini	 adalah	 kata	 “ روــن ”	 (cahaya).	 Dalam	
Lisān	al-‘Arab	karya	Ibn	Manẓūr,	nūr	didefinisikan	sebagai	“sesuatu	yang	tampak	
dengan	sendirinya	dan	dengannya	sesuatu	yang	lain	menjadi	tampak.”	

Secara	 leksikal	 dalam	 bahasa	 Arab	 klasik,	 ن
ُ

رو 	 berarti:	 “cahaya,”	
“penerangan,”	 atau	 “sesuatu	 yang	menyinari	 kegelapan.”	 Dalam	 khazanah	 Islam,	
kata	ini	juga	memiliki	lapisan	spiritual:	

Cahaya	Ilahi	( ن
ُ

الله رو )	→	simbol	hidayah	dan	kebenaran	(QS.	An-Nūr:	35).	

Cahaya	akal	( ن
ُ

لقعلا رو )	→	simbol	pengetahuan	dan	pencerahan	intelektual.	

Dengan	 demikian,	 secara	 etimologis,	 kata	 “ ن
ُ

رو ”	 mengandung	 makna	
transformatif:	 dari	 gelap	 menuju	 terang	 —	 dari	 ketidaktahuan	 menuju	
pemahaman.		

	
Adapun	secara	kontekstual	dalam	lirik	lagu,	“ رون ”	adalah	nama	tokoh	utama	

—	Nūr	ʿAbd	al-Karīm.	Namun,	dalam	konteks	naratif,	nama	itu	berfungsi	ganda:	
ü Sebagai	nama	diri	(denotatif)	—	tokoh	yang	melamar	pekerjaan.	
ü Sebagai	simbol	(konotatif)	—	sosok	yang	membawa	“cahaya”	moral	

di	tengah	bias	sosial.	
Contoh	bait:	
“ رخآ  CV ميركلا دبع رون مساب يديإ ي� ”	
“CV	terakhir	di	tanganku	atas	nama	Nūr	Abd	al-Karīm.”	
Awalnya	 penutur	 dalam	 lagu	 menganggap	 “Nūr”	 sebagai	 laki-laki,	 lalu	 di	

akhir	terungkap	bahwa	dia	perempuan.	Secara	kontekstual,	makna	“cahaya”	di	sini	
berkembang	menjadi	pencerahan	sosial:		

Nūr	 bukan	 sekadar	 nama,	 tetapi	 manifestasi	 moral	 dari	 terang	 yang	
menyingkap	kebodohan	dan	prasangka	gender.	

Adapun	 jika	dilihat	dari	 sisi	makna	struktural	dalam	kalimat,	ketika	 “Nūr”	
muncul	 sebagai	 subjek	 kalimat	 (mis.	 ن

ُ
>;بكلا ناك رو ...),	 struktur	 kalimat	

menempatkan	 tokoh	 itu	 dalam	 posisi	 agen	 aktif,	 bukan	 objek	 pasif.	 Secara	
sintaksis,	hal	ini	memperkuat	nilai	semantik:	

Nūr	 adalah	 “cahaya	 yang	 bekerja”	 →	 subjek	 yang	menyinari,	 bukan	 yang	
disinari.	 Secara	 implisit,	 struktur	 kalimat	 menegaskan	 agensi	 perempuan	 dalam	
narasi	sosial.	
	
Kesimpulan	

Konsep	 nūr	 dalam	 tradisi	 Arab-Islam	 memiliki	 kedalaman	 makna	 yang	
mencakup	 dimensi	 ontologis,	 epistemologis,	 dan	 spiritual.	 Dalam	 Al-Qur’an,	 nūr	
dipahami	 sebagai	 simbol	 hidayah	 dan	 pencerahan	 Ilahi,	 sebagaimana	 dijelaskan	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

216	

para	mufasir	 seperti	 al-Rāzī	 dan	 sufi	 seperti	 Ibn	 ‘Arabī.	Dalam	 filsafat	 Islam,	nūr	
juga	 dipahami	 sebagai	 cahaya	 intelek	 yang	 mengubah	 potensi	 akal	 menjadi	
aktualitas,	 sebagaimana	ditunjukkan	oleh	 Ibn	 Sīnā.	Dengan	demikian,	 nūr	 adalah	
konsep	 transformatif—yang	 menyingkapkan	 kebenaran	 dan	 memampukan	
manusia	memahami	realitas.	

Lagu	 “Nour”	 karya	 Zap	 Tharwat	 &	 Amina	 Khalil	 menghadirkan	 konsep	
cahaya	 itu	dalam	bentuk	narasi	sosial	kontemporer.	Tokoh	“Nour”	—yang	secara	
simbolik	 merupakan	 cahaya—digambarkan	 sebagai	 perempuan	 yang	 berjuang	
menghadapi	 diskriminasi	 gender	 di	 dunia	 kerja.	 Melalui	 analisis	 stilistika	 yang	
mencakup	fonologi,	sintaksis,	dan	semantik,	lagu	ini	menyingkap	makna	ideologis	
tentang	ketabahan,	keadilan	sosial,	dan	emansipasi	perempuan.	

Dari	 sisi	 fonologis,	dominasi	bunyi	 lembut	 seperti	 /n/	dan	bunyi	bergetar	
seperti	 /r/	menciptakan	 kesan	 ketenangan	 dan	 kekuatan	 yang	 bersifat	 spiritual,	
selaras	dengan	makna	cahaya	lembut	yang	dibawa	tokoh	Nūr.	Kontras	bunyi	keras	
mencerminkan	 tekanan	 sosial	 dan	 pergulatan	 batin,	 sehingga	 tercipta	 dinamika	
antara	kegelapan	dan	cahaya.	

Dari	sisi	sintaksis,	struktur	kalimat	dalam	dialek	Arab	Mesir	menunjukkan	
perpaduan	antara	narasi	deskriptif	dan	aksi	dramatik.	Pola	negasi	paralel,	deretan	
verba	 masa	 lalu,	 dan	 klausa	 interogatif	 memperlihatkan	 tekanan	 sosial	 yang	
dihadapi	 tokoh	 Nūr,	 tetapi	 juga	 tekad	 dan	 agensinya	 sebagai	 subjek	 yang	 aktif	
berjuang.	

Dari	sisi	semantik,	kata	“Nūr”	berfungsi	pada	dua	tingkat:	sebagai	nama	diri	
dan	sebagai	simbol	pencerahan	moral.	Transformasi	pemahaman	sang	penutur	—
yang	semula	menyangka	Nūr	seorang	laki-laki—menjadi	kunci	pembalikan	makna,	
menyingkap	 bias	 sosial	 dan	 sekaligus	menghadirkan	 pencerahan:	 bahwa	 cahaya	
keteguhan	dan	kompetensi	tidak	pernah	ditentukan	oleh	gender.	

Secara	 keseluruhan,	 tulisan	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 lagu	 “Nour”	 tidak	
hanya	berfungsi	sebagai	karya	seni,	tetapi	juga	sebagai	medium	kritik	sosial	yang	
memanfaatkan	 kekayaan	 simbolik	 bahasa	 Arab.	 Cahaya	 dalam	 lagu	 ini	 bukan	
hanya	metafora	 spiritual,	 tetapi	 juga	 ajakan	 untuk	melihat	 realitas	 dengan	 lebih	
jernih:	 mengakui	 peran	 perempuan,	 menolak	 prasangka,	 dan	 merayakan	
kemanusiaan	yang	setara. 

	
Referensi	
al-Jāḥiẓ.	al-Bayān	wa	at-Tabyīn.	2	jilid.	Beirut:	Dār	wa	Maktabat	al-Hilāl,	1968.	
al-Jurjānī,	‘Abd	al-Qādir.	Dalā’il	al-I‘jāz.	Beirut:	Dār	al-Ma‘rifah,	1983.	
Mandūr,	Muḥammad.	 al-Naqd	 al-Manhajī	 ‘inda	 al-‘Arab.	 Kairo:	 Dār	Nahḍah	Miṣr,	

1969.	
Ḍayf,	Shawqī.	al-Balāghah:	Taṭawwur	wa	Tārīkh.	Kairo:	Dār	al-Ma‘ārif,	1972.	
Ibn	Sīnā.	Kitāb	al-Shifā’	–	al-Ilāhiyyāt.	Ed.	Ibrahim	Madkūr	et	al.	Kairo:	al-Hay’ah	al-

‘Āmmah	li	Shu’ūn	al-Maṭābi‘	al-Amīriyyah,	1952.	
Ibn	 Sīnā.	 al-Ishārāt	 wa	 al-Tanbīhāt.	 Ed.	 Sulaymān	 Dunyā.	 Kairo:	 Dār	 al-Ma‘ārif,	

1970.	
Suhrawardī,	 Shihāb	 al-Dīn.	Ḥikmat	 al-Ishrāq.	 Ed.	Henry	Corbin.	Tehran:	Maṭba‘at	

al-Ma‘ārif	al-Islāmiyyah,	1993.	
Frishkopf,	Michael,	 ed.	Music	 and	Media	 in	 the	Arab	World.	Cairo:	The	American	

University	in	Cairo	Press,	2010.	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|205-217	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

217	

Racy,	A.	Jihad.	Making	Music	in	the	Arab	World:	The	Culture	and	Artistry	of	Tarab.	
Cambridge:	Cambridge	University	Press,	2003.	

Shannon,	 Jonathan	 H.	 Among	 the	 Jasmine	 Trees:	 Music	 and	 Modernity	 in	
Contemporary	Syria.	Middletown,	CT:	Wesleyan	University	Press,	2006.	

Al-Ghazālī.	Asālīb	al-Ta‘bīr	fī	ash-Shi‘r	al-Ḥadīth.	Kairo:	Dār	al-‘Ulūm,	2017.	
Anīs,	Ibrāhīm.	Fī	al-Lughah	wa	al-Naḥw	wa	al-Balāghah.	Kairo:	Dār	al-Fikr,	1972.	
Ḍayf,	Shawqī.	al-Balāghah:	‘Ilm	al-Bayān	wa	al-Badī‘.	Kairo:	Dār	al-Ma‘ārif,	1983.	
Jurjānī,	‘Abd	al-Qāhir.	Dalā’il	al-I‘jāz.	Kairo:	Dār	al-Ma‘ārif,	1960.	
Maksah,	 Dalila.	 “Semantic	 Phonological	 Study	 of	 the	 Court	 of	 the	 Meandering	

Behind	the	Footsteps	of	the	Sun.”	Journal	of	Arabic	Studies	10,	no.	2	(2021):	
43–61.	

Sudjiman,	Panuti,	Bunga	Rampai	Stilistika,	Jakarta:	Pustaka	Utama	Grafiti,	1993.	
Aminuddin,	 Stilistika:	 Pengantar	 Memahami	 Bahasa	 dalam	 Karya	 Sastra,	

Semarang:	IKIP	Semarang	Press,	1995.	
 

 
 

 
 
	

This	 	 	 work	 	 	 is	 	 	 licensed	 	 	 under	 	 	 a	 	 	 Creative	 	 	 Commons			
Attribution-ShareAlike	4.0	International	License.	

 


