
	

Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies	
UIN	Sultan	Maulana	Hasanuddin	Banten	
Vol.	5,	No.	2,	December	2025,	176-187	
p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	

 

 
Multikulturalisme	Pengajaran	Bahasa	Arab	di	Perguruan	Tinggi	
Islam:	Konteks	dan	Pengajarannya	Menggunakan	Kitab	Silsilah	

Ta‘Lim	Al-Lughah	Al-‘Arabiyyah		
Anton	Hariyono1,	Kamal	Yusuf2,	Nur	Cholis	Agus	Santoso	3	

1,2UIN	Sunan	Ampel	Surabaya,	Indonesia	
3STAI	Ali	bin	Abi	Thalib	Surabaya,	Indonesia	

E-mail:	antonhariyono@gmail.com	

	
Abstract:	Multiculturalism	 is	 an	 educational	 concept	 that	 emphasises	 acceptance	 and	
appreciation	of	the	cultural,	linguistic,	religious,	and	identity	diversity	of	learners.	Islamic	
university	 in	 Indonesia	 serve	 as	 spaces	where	 diverse	 social	 and	 religious	 backgrounds	
intersect;	 therefore,	 Arabic	 language	 instruction	 within	 these	 institutions	 cannot	 be	
separated	 from	 such	 multicultural	 dynamics.	 Nevertheless,	 many	 practices	 in	 Arabic	
language	teaching	remain	uniform	in	nature	and	have	not	fully	recognised	student	diversity	
as	 a	 pedagogical	 asset.	 This	 article	 aims	 to	 analyse	 the	 integration	 of	 multicultural	
perspectives	 in	 the	 teaching	 of	 Arabic	 at	 Islamic	 higher	 education	 institutions,	
encompassing	students’	socio-cultural	contexts,	pedagogical	strategies,	and	the	relevance	
of	 instructional	 materials	 used,	 particularly	 Silsilah	 Ta‘lim	 al-Lughah	 al-‘Arabiyyah.	 The	
study	employs	a	library-based	research	method	with	content	analysis	of	literature	related	
to	multicultural	education,	Arabic	 language	pedagogy,	and	 the	strengthening	of	religious	
moderation.	 The	 findings	 indicate	 the	 importance	 of	 learning	 approaches	 that	 value	 the	
diversity	of	students’	learning	backgrounds,	the	adaptation	of	teaching	materials	to	better	
represent	the	Indonesian	local	context,	and	the	role	of	lecturers	as	facilitators	of	diversity	
and	inclusivity	within	the	Arabic	language	classroom.	The	originality	of	this	study	lies	in	its	
effort	to	link	the	principles	of	multiculturalism	with	a	specific	analysis	of	the	use	of	Silsilah	
Ta‘lim	al-Lughah	al-‘Arabiyyah,	which	has	 rarely	been	examined	 from	 the	perspective	of	
inclusive	education	in	Islamic	higher	education	institutions.	This	research	contributes	to	the	
development	of	 a	more	 inclusive,	 humanistic,	 and	 contextually	 relevant	model	of	Arabic	
language	learning	that	aligns	with	the	spirit	of	Islam	rahmatan	lil-‘alamin	and	the	agenda	of	
religious	moderation	in	Islamic	higher	education.	

Keywords:	 multiculturalism,	 Arabic	 teaching,	 Islamic	 university,	 teaching	
materials,	Silsilah	Ta‘lim	al-Lughah	al-‘Arabiyyah.	

	
Pendahuluan 

Indonesia	merupakan	bangsa	dengan	keanekaragaman	budaya,	bahasa,	dan	
agama	 yang	 sangat	 besar.	 Perguruan	 tinggi	 Islam	 menjadi	 potret	 kecil	 dari	
keragaman	 ini,	 di	mana	mahasiswa	dengan	 latar	pesantren	 salaf,	 sekolah	umum,	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

177	

madrasah	 modern,	 dan	 berbagai	 lingkungan	 budaya	 bertemu	 dalam	 satu	 ruang	
akademik.	 (Sopian	 et	 al.,	 2025a)	 Pembelajaran	 bahasa	 Arab	 yang	 menjadi	 pilar	
keilmuan	di	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	Islam	memiliki	potensi	penting	sebagai	
medium	 internalisasi	 nilai-nilai	 Islam	 universal,	 sekaligus	 menjadi	 sarana	
komunikasi	 global.	Dengan	demikian,	 pengajaran	bahasa	Arab	 tidak	boleh	hanya	
terpaku	pada	aspek	linguistik,	tetapi	harus	bersifat	inklusif	dan	sensitif	budaya	agar	
seluruh	mahasiswa	dapat	belajar	secara	nyaman	dan	setara.	(Syuhadak	et	al.,	2021)	

Fenomena	 yang	banyak	ditemukan	di	 Perguruan	Tinggi	Keagamaan	 Islam	
adalah	ketimpangan	kompetensi	 awal	bahasa	Arab	di	 antara	mahasiswa.	Mereka	
yang	telah	belajar	di	pesantren	cenderung	lebih	menguasai	nahwu–sharaf	dan	teks	
klasik,	sementara	lulusan	sekolah	umum	banyak	yang	mulai	dari	nol.	(Mubarok	et	
al.,	 2024a)	 Metode	 pembelajaran	 yang	 masih	 berorientasi	 pada	 ceramah	 dan	
penekanan	 struktur	 gramatikal	 membuat	 sebagian	 mahasiswa	 tertinggal	 dan	
kehilangan	 motivasi.	 Selain	 itu,	 bahan	 ajar	 yang	 digunakan	 belum	
merepresentasikan	 pengalaman	 budaya	 mahasiswa	 Indonesia,	 sehingga	
pembelajaran	terasa	jauh	dari	kehidupan	mereka.	(Khairanis	&	Aldi,	n.d.)	

Konsep	 multikulturalisme	 secara	 filosofis	 menegaskan	 bahwa	 setiap	
manusia	 unik	 dan	 memiliki	 hak	 dihormati	 perbedaan	 identitasnya.	 Dalam	
pendidikan,	multikulturalisme	menuntut	 proses	 belajar	 yang	memberikan	 ruang	
bagi	keberagaman	persepsi,	bahasa,	dan	pengalaman	peserta	didik.	Secara	teoretis,	
penelitian	 ini	 mengacu	 pada	 pemikiran	 James	 A.	 Banks	 tentang	 lima	 dimensi	
pendidikan	 multikultural	 (content	 integration,	 knowledge	 construction,	 equity	
pedagogy,	prejudice	reduction,	dan	empowering	school	culture),	teori	Bhikhu	Parekh	
mengenai	 keberagaman	 sebagai	 nilai	 dasar	masyarakat	 demokratis,	 serta	model	
pembelajaran	antirasis	dan	inklusif	menurut	Sleeter	dan	Grant	yang	menekankan	
keadilan	dan	kesetaraan	dalam	ruang	kelas.	Dalam	kajian	filsafat	pendidikan	Islam,	
penghargaan	 terhadap	 keberagaman	 merupakan	 amanah	 dan	 ajaran	 luhur,	
sebagaimana	firman	Allah	dalam	QS.	Al-Hujurat:	13	bahwa	perbedaan	merupakan	
jalan	untuk	saling	mengenal	(li-ta‘arafu).(Zaki	Ghufron	et	al.,	2021)	Oleh	karena	itu,	
penerapan	multikulturalisme	dalam	pembelajaran	bahasa	Arab	berorientasi	pada	
pembentukan	akhlak	toleran	dan	sikap	saling	menghormati.	

Dalam	konteks	bahan	ajar	bahasa	Arab,	 penelitian	 ini	 juga	memanfaatkan	
teori	 pemilihan	 dan	 evaluasi	 materi	 pembelajaran	 dari	 Richards	 bahwasannya	
bahan	 ajar	 yang	 baik	 harus	 relevan	 dengan	 realitas	 sosial-budaya	 peserta	 didik,	
mampu	mengakomodasi	pengalaman	belajar	yang	beragam,	serta	adaptif	terhadap	
konteks	lokal.		(Richards,	J.	C.,	2001)	Kerangka	ini	penting	untuk	menilai	kesesuaian	
kitab	 Silsilah	 Ta‘lim	 al-Lughah	 al-‘Arabiyyah	 dengan	 karakter	 multikultural	
mahasiswa	 PTKI—baik	 dari	 segi	 konten,	 pendekatan	 pedagogis,	 maupun	
representasi	nilai-nilai	sosial	yang	muncul	di	dalamnya.	Dengan	demikian,	fondasi	
teoretis	 tersebut	 memperkuat	 analisis	 bahwa	 integrasi	 multikulturalisme	 dalam	
pembelajaran	bahasa	Arab	tidak	hanya	bergantung	pada	strategi	mengajar,	tetapi	
juga	pada	kualitas	dan	sensitivitas	budaya	dari	bahan	ajar	yang	digunakan.	

Sebagian	besar	penelitian	tentang	pembelajaran	bahasa	Arab	masih	terfokus	
pada	 inovasi	 metode	mengajar	 dari	 sisi	 linguistik	 semata,	 misalnya	 penggunaan	
aplikasi,	pendekatan	komunikatif,	atau	analisis	kesalahan	gramatikal.	Kajian	yang	
menyoroti	 aspek	 multikulturalisme	 dalam	 kelas	 bahasa	 Arab,	 khususnya	 pada	
konteks	 PTKI	 dan	 penggunaan	 bahan	 ajar	 seperti	 Silsilah	 Ta‘lim	 al-Lughah	 al-



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

178	

‘Arabiyyah,	 masih	 jarang	 dilakukan.	 Ini	 menunjukkan	 bahwa	 integrasi	
multikulturalisme	 dalam	 pedagogi	 bahasa	 Arab	 masih	 merupakan	 area	 yang	
membutuhkan	 pengembangan	 teoretik	 dan	 kebijakan.(Nur	 Cholis	 Agus	 Santoso,	
n.d.)	

Penelitian	 ini	 berangkat	 dari	 pertanyaan:	 (1)	 Bagaimana	 konteks	
multikultural	mahasiswa	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	 Indonesia	mempengaruhi	
pembelajaran	bahasa	Arab?	 (2)	Bagaimana	bahan	ajar	dan	strategi	pembelajaran	
dapat	diadaptasi	untuk	mendukung	inklusivitas?	Artikel	ini	bertujuan	menguraikan	
kerangka	teoretis	penerapan	multikulturalisme	dalam	pendidikan	bahasa	Arab	di	
Perguruan	 Tinggi	 Keagamaan	 Islam	 serta	 memberi	 rekomendasi	 implementatif	
yang	dapat	diadopsi	dosen	di	kelas.	Kontribusi	artikel	ini	adalah	menawarkan	model	
konseptual	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 yang	 lebih	 relevan,	 humanis,	 dan	 sesuai	
dengan	kebutuhan	mahasiswa	yang	beragam.	

	
Metode 

Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 dengan	 metode	
kepustakaan	 (library	 research)	 karena	 tujuan	utama	kajian	 ini	 adalah	melakukan	
analisis	 teoretis	 dan	 filosofis	 mengenai	 penerapan	 multikulturalisme	 dalam	
pengajaran	 bahasa	 Arab	 di	 perguruan	 tinggi	 Islam.	 Pendekatan	 ini	 dipilih	 untuk	
menafsirkan	 konsep	 dan	 prinsip	 yang	 berkembang	 dalam	 wacana	 pendidikan	
multikultural	 secara	 mendalam,	 sehingga	 tidak	 diperlukan	 pengumpulan	 data	
empiris	 di	 lapangan.	 Fokus	 kajian	 diarahkan	 pada	 penelusuran	 teori,	 temuan	
penelitian	sebelumnya,	serta	kebijakan	pendidikan	yang	secara	langsung	berkaitan	
dengan	pengembangan	pembelajaran	bahasa	Arab	berbasis	multikultural.(Sopian	et	
al.,	2025b)	

Sumber	data	penelitian	terdiri	atas	literatur	primer	dan	literatur	sekunder	
yang	 relevan.	 Literatur	 primer	 mencakup	 buku,	 artikel	 jurnal	 bereputasi	
internasional,	 dan	 publikasi	 ilmiah	 terakreditasi	 SINTA	 yang	 secara	 eksplisit	
membahas	topik	pendidikan	multikultural,	filsafat	pendidikan	Islam,	dan	pedagogi	
bahasa	Arab.	(Mubarok	et	al.,	2024b)	Sementara	itu,	 literatur	sekunder	diperoleh	
dari	berbagai	dokumen	pendukung	 seperti	 laporan	kebijakan	pemerintah	 terkait	
perguruan	 tinggi	 Islam,	 standar	 kompetensi	 pembelajaran	 bahasa	 Arab,	 dan	
publikasi	 lain	yang	menyoroti	konteks	institusional	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	
Islam	 sebagai	 ruang	 multikultural.	 Pemilihan	 literatur	 didasarkan	 pada	 kriteria	
objektifitas	keilmuan,	keterkinian,	serta	tingkat	relevansi	terhadap	isu	yang	diteliti	
untuk	menjamin	kekuatan	argumentasi	teoretik.(Idhan	et	al.,	2024)		

Pengumpulan	data	dilakukan	melalui	teknik	studi	dokumenter,	yaitu	proses	
sistematis	dalam	menelusuri	dan	mengidentifikasi	literatur	dari	berbagai	basis	data	
terverifikasi	 seperti	Google	 Scholar,	 ScienceDirect,	 dan	DOAJ.(Amrina	et	 al.,	 2022)	
Data	 yang	 ditemukan	 kemudian	 direduksi	 dan	 diklasifikasikan	 ke	 dalam	 tema	
ontologis,	 epistemologis,	 dan	 aksiologis	 multikulturalisme	 yang	 terkait	 langsung	
dengan	praktik	pembelajaran	bahasa	Arab.	Analisis	data	dilakukan	dengan	content	
analysis	 melalui	 beberapa	 tahapan,	 yaitu	 identifikasi	 konsep	 utama,	 pemetaan	
kesenjangan	gagasan,	penafsiran	kritis	dari	sudut	pandang	pendidikan	Islam,	serta	
penarikan	kesimpulan	deduktif.	Keabsahan	data	dijaga	dengan	menerapkan	kritik	
internal–eksternal	terhadap	sumber	untuk	menilai	otoritas	dan	integritas	literatur.	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

179	

Selanjutnya,	 teknik	 close	 reading	 digunakan	 untuk	 memastikan	 ketepatan	
interpretasi	dan	koherensi	logika	dalam	analisis.	

Melalui	prosedur	metodologis	tersebut,	penelitian	ini	menghasilkan	pijakan	
argumentatif	yang	kuat	untuk	merumuskan	model	konseptual	pembelajaran	bahasa	
Arab	 berbasis	 multikultural	 yang	 relevan	 diterapkan	 dalam	 konteks	 perguruan	
tinggi	 Islam	 di	 Indonesia.	 Dengan	 demikian,	 library	 research	 pada	 penelitian	 ini	
tidak	 hanya	 bersifat	 deskriptif,	 tetapi	 juga	 analitis	 dan	 konstruktif	 dalam	
mengembangkan	kerangka	pemikiran	baru	yang	memiliki	urgensi	teoritis	maupun	
praktis.	

	
Hasil	dan	Pembahasan 
Konteks	Multikultural	Perguruan	Tinggi	Islam	di	Indonesia	

Perguruan	 tinggi	 Islam	 di	 Indonesia	 merupakan	 miniatur	 masyarakat	
multikultural	yang	merepresentasikan	keberagaman	bangsa.(Sopian	et	al.,	2025b)	
Mahasiswa	di	 lingkungan	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	Islam	(PTKI)	berasal	dari	
latar	etnis,	budaya,	daerah,	serta	corak	keagamaan	yang	berbeda.(Syuhadak	et	al.,	
2021)	Mereka	datang	dari	berbagai	lembaga	pendidikan	sebelumnya	—	pesantren,	
madrasah,	 sekolah	 umum,	 dan	 perguruan	 tinggi	 lain	 —	 yang	 masing-masing	
membentuk	 pengalaman	 belajar	 dan	 cara	 pandang	 keislaman	 yang	 beragam.	
Keberagaman	 tersebut	menciptakan	 suasana	 akademik	 yang	dinamis,	 tetapi	 juga	
menimbulkan	 tantangan	 pedagogis,	 terutama	 dalam	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	
yang	selama	ini	sering	diperlakukan	secara	seragam	dan	normatif.	

Paradigma	pembelajaran	bahasa	Arab	di	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	Islam	
pada	umumnya	masih	didominasi	oleh	pendekatan	struktural	dan	gramatikal	yang	
berfokus	 pada	 penguasaan	 kaidah.	 Model	 seperti	 ini	 sering	 kali	 mengabaikan	
konteks	 sosial-budaya	 mahasiswa	 yang	 menjadi	 subjek	 belajar.	 (Mubarok	 et	 al.,	
2024b)	 Padahal,	 mahasiswa	 yang	 berasal	 dari	 latar	 non-pesantren	 mungkin	
memiliki	 motivasi	 dan	 pengalaman	 belajar	 bahasa	 Arab	 yang	 berbeda	 dengan	
mereka	yang	sudah	akrab	dengan	teks-teks	keagamaan	klasik.	Tanpa	pendekatan	
multikultural,	 perbedaan	 ini	 bisa	 memunculkan	 kesenjangan	 akademik	 dan	
psikologis.	 Mahasiswa	 dengan	 latar	 umum	 sering	 merasa	 terpinggirkan	 karena	
bahan	ajar	dan	pola	 interaksi	di	kelas	 tidak	mencerminkan	 identitas	dan	realitas	
mereka.	

Sebaliknya,	penerapan	perspektif	multikultural	dalam	pembelajaran	bahasa	
Arab	dapat	mengubah	keberagaman	menjadi	modal	 sosial	 yang	berharga.	Dalam	
konteks	 ini,	 perbedaan	 latar	 belakang	 mahasiswa	 tidak	 lagi	 dilihat	 sebagai	
hambatan,	tetapi	sebagai	sumber	belajar	yang	memperkaya	dialog	dan	memperluas	
wawasan	keislaman.	Mahasiswa	dapat	 saling	belajar	 tentang	variasi	 pemahaman	
dan	 praktik	 keagamaan	 yang	 hidup	 di	 berbagai	 daerah	 di	 Indonesia.	 Misalnya,	
interaksi	antara	mahasiswa	dari	latar	pesantren	tradisional	dengan	mahasiswa	dari	
sekolah	 umum	 dapat	 menumbuhkan	 pertukaran	 pengalaman:	 yang	 satu	
memperkuat	 aspek	 linguistik	 dan	 teks	 klasik,	 sementara	 yang	 lain	memperkaya	
penggunaan	 bahasa	 Arab	 dalam	 konteks	 komunikasi	 modern.(Nuruddin	 et	 al.,	
2021)	

Lebih	 jauh,	 konteks	 multikultural	 Perguruan	 Tinggi	 Keagamaan	 Islam	
menuntut	 dosen	 untuk	 berperan	 sebagai	 fasilitator	 dialog	 budaya.	 Dosen	 bukan	
sekadar	pengajar	tata	bahasa,	tetapi	juga	pengelola	dinamika	sosial	dalam	kelas.	Ia	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

180	

perlu	menumbuhkan	 suasana	 belajar	 yang	menghargai	 perbedaan	 cara	 pandang	
dan	menumbuhkan	nilai	inklusivitas.	Dalam	hal	ini,	dosen	berperan	sebagai	cultural	
mediator	yang	membantu	mahasiswa	menafsirkan	perbedaan	tanpa	menghakimi,	
serta	memfasilitasi	pembentukan	kesadaran	kolektif	 bahwa	keberagaman	adalah	
bagian	integral	dari	identitas	umat	Islam.(Adawiyah	et	al.,	2021)	

Perguruan	Tinggi	Keagamaan	Islam	pada	hakikatnya	bukan	hanya	lembaga	
transmisi	 ilmu,	 tetapi	 juga	 ruang	 produksi	 ulama-intelektual	 yang	 memiliki	
sensitivitas	sosial	dan	kepekaan	budaya.	Bahasa	Arab,	sebagai	bahasa	utama	ilmu-
ilmu	keislaman,	harus	diajarkan	bukan	hanya	sebagai	keterampilan	linguistik,	tetapi	
juga	 sebagai	 media	 dialog	 antarbudaya	 umat	 Islam	 dunia.	 Oleh	 karena	 itu,	
pembelajaran	bahasa	Arab	di	Perguruan	Tinggi	Keagamaan	Islam	harus	diarahkan	
untuk	melahirkan	komunikator	global	yang	moderat,	adaptif,	dan	berorientasi	pada	
nilai-nilai	rahmatan	lil-‘alamin.(Nur	Cholis	Agus	Santoso,	Wildan	Maulana	Prayoga,	
n.d.)	

Dengan	 mengintegrasikan	 multikulturalisme	 ke	 dalam	 kurikulum	 bahasa	
Arab,	 perguruan	 tinggi	 Islam	 dapat	mencetak	 lulusan	 yang	memiliki	 kompetensi	
interkultural,	yaitu	kemampuan	memahami	dan	berinteraksi	secara	efektif	dengan	
orang	 lain	 dari	 latar	 budaya	 yang	 berbeda.	 Kompetensi	 ini	 tidak	 hanya	 relevan	
dalam	konteks	akademik,	tetapi	juga	dalam	kehidupan	sosial	dan	keagamaan	yang	
semakin	kompleks	di	era	globalisasi.	Dalam	kerangka	ini,	pembelajaran	bahasa	Arab	
yang	 multikultural	 bukan	 sekadar	 alat	 komunikasi	 ilmiah,	 melainkan	 juga	
instrumen	 pembentukan	 karakter	 muslim	 Indonesia	 yang	 toleran,	 terbuka,	 dan	
mampu	berperan	aktif	dalam	peradaban	global.	
	
Implikasi	Keberagaman	Mahasiswa	terhadap	Pembelajaran	Bahasa	Arab	

Keberagaman	 latar	 belakang	 pendidikan	 mahasiswa	 di	 perguruan	 tinggi	
Islam	 memiliki	 implikasi	 yang	 signifikan	 terhadap	 kualitas	 proses	 dan	 hasil	
pembelajaran	 bahasa	 Arab.	 Mahasiswa	 yang	 berasal	 dari	 pesantren	 umumnya	
memiliki	 kompetensi	 awal	 yang	 lebih	 baik	 dalam	 aspek	 qirā’ah	 dan	 qawā‘id,	
sehingga	 kuat	 dalam	 membaca	 teks-teks	 klasik	 dan	 memahami	 struktur	
kebahasaan.	Namun	demikian,	mereka	seringkali	kurang	terlatih	dalam	komunikasi	
bahasa	 Arab	 modern,	 khususnya	 dalam	 konteks	 interaksi	 sehari-hari	 yang	
menuntut	 kelancaran	 berbicara	 dan	 pemahaman	 pragmatik.	 (Alslaiti,	 F.	 2020)	
Sebaliknya,	 mahasiswa	 dengan	 latar	 sekolah	 umum	 memiliki	 keterampilan	
komunikasi	yang	 lebih	 fleksibel	dan	responsif	 terhadap	penggunaan	bahasa	Arab	
kontemporer,	 tetapi	 kurang	 memiliki	 dasar	 linguistik	 yang	 memadai	 untuk	
memahami	kitab	turats	atau	teks	agama	yang	kompleks.		

Perbedaan	tingkat	kesiapan	akademik	ini	dapat	menimbulkan	kesenjangan	
yang	tajam	di	ruang	kelas	apabila	dosen	menerapkan	pendekatan	pengajaran	yang	
seragam	 (homogenized	 instruction).(Iman	 &	 Gorontalo,	 n.d.)	 Mahasiswa	 pemula	
akan	 lebih	mudah	merasa	 tertinggal	 dan	 kehilangan	motivasi	 belajar,	 sementara	
mahasiswa	 yang	 sudah	 memiliki	 kemampuan	 dasar	 lebih	 kuat	 cenderung	
mendominasi	 dan	 menciptakan	 eksklusivitas	 sosial	 dalam	 dinamika	 kelas.	
Ketimpangan	 ini	 tidak	 hanya	 memengaruhi	 performa	 akademik,	 tetapi	 juga	
berpotensi	menghambat	interaksi	sosial-psikologis	yang	sehat	di	antara	mahasiswa	
dengan	latar	budaya	yang	beragam.	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

181	

Untuk	 mengatasi	 kondisi	 tersebut,	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 perlu	
menerapkan	 strategi	 differentiated	 instruction,	 yaitu	metode	 yang	menyesuaikan	
proses	pengajaran	dengan	profil,	 kebutuhan,	dan	gaya	belajar	mahasiswa.	Dosen	
dapat	 mengelola	 kelas	 secara	 heterogen	 dengan	 membentuk	 kelompok	 belajar	
kolaboratif	yang	memungkinkan	mahasiswa	saling	melengkapi	kekuatan	linguistik	
satu	 sama	 lain.	 Pendekatan	 ini	 menempatkan	 kelas	 sebagai	 sebuah	 komunitas	
belajar	multikultural	yang	 inklusif,	di	mana	setiap	mahasiswa	diberi	kesempatan	
setara	 untuk	 berkembang	 tanpa	 adanya	 kompetisi	 identitas	 berbasis	 latar	
pendidikan.	 Dengan	 demikian,	 keberagaman	 yang	 awalnya	 berpotensi	 menjadi	
hambatan	 dapat	 diubah	 menjadi	 sumber	 daya	 pedagogis	 yang	 memperkaya	
pengalaman	belajar	bahasa	Arab	secara	berkelanjutan.	
	
Analisis	Bahan	Ajar	Silsilah	Ta‘lim	al-Lughah	al-‘Arabiyyah	dalam	Perspektif	
Multikultural	

Bahan	 ajar	 Silsilah	 Ta‘lim	 al-Lughah	 al-‘Arabiyyah	 banyak	 diadopsi	 oleh	
perguruan	tinggi	Islam	di	Indonesia	karena	dinilai	memiliki	struktur	pembelajaran	
yang	 jelas,	 komunikatif,	 dan	 sesuai	 bagi	 pemelajar	 bahasa	 Arab	 tingkat	
awal.(Kurniawan,	 2024)	 Buku	 ini	 disusun	 secara	 sistematis	 dengan	 tahapan	
pembelajaran	 yang	 progresif	 mulai	 dari	 pengenalan	 kosakata	 dasar,	 struktur	
kalimat,	hingga	kemampuan	percakapan.	Pendekatan	komunikatif	yang	diusungnya	
dianggap	mampu	menjembatani	mahasiswa	agar	lebih	aktif	menggunakan	bahasa	
Arab	secara	praktis.	Dalam	konteks	pembelajaran	bahasa	Arab	di	Perguruan	Tinggi	
Keagamaan	 Islam,	 keunggulan	 ini	menjadi	 alasan	 utama	mengapa	 Silsilah	 Ta‘lim	
menjadi	 rujukan	 nasional	 di	 berbagai	 fakultas	 tarbiyah	 dan	 program	 studi	
pendidikan	bahasa	Arab.		

Namun	 demikian,	 dari	 perspektif	 pendidikan	 multikultural,	 buku	 ini	
memiliki	 sejumlah	 keterbatasan	 yang	 perlu	 mendapat	 perhatian	 serius.	
Representasi	budaya	dalam	materi	ajar	masih	didominasi	oleh	gambaran	realitas	
sosial	masyarakat	 Arab	 konservatif.	 Hal	 tersebut	 tampak	 dari	 penggunaan	 nama	
tokoh	seperti	“Ahmad,”	“Fatimah,”	atau	“Zayd,”	serta	latar	dialog	yang	terbatas	pada	
lingkungan	 Timur	 Tengah	 seperti	 pasar,	 masjid,	 dan	 sekolah	 Arab	 tradisional.	
Situasi	 pembelajaran	 semacam	 ini	 kurang	 menggambarkan	 keragaman	 sosial	
mahasiswa	Indonesia	yang	hidup	di	ruang	budaya	lokal	dengan	pengalaman	religius	
dan	 sosial	 yang	 jauh	 lebih	 beragam.	 Akibatnya,	 muncul	 jarak	 psikologis	 dan	
sosiokultural	 antara	 mahasiswa	 dan	 bahan	 ajar.	 Mahasiswa	 merasa	 menjadi	
pengamat	budaya	lain	alih-alih	menjadi	pelaku	dalam	proses	pembelajaran.	Kondisi	
ini	 dapat	 menghambat	 internalisasi	 makna	 bahasa	 serta	 menurunkan	 relevansi	
konteks	belajar	terhadap	kehidupan	nyata	mereka.(Zulharby	et	al.,	2021)	

Lebih	 jauh,	 Silsilah	 Ta‘lim	 hampir	 tidak	memberi	 ruang	 bagi	 representasi	
identitas	 lokal	 mahasiswa	 Indonesia,	 khususnya	 dalam	 hal	 ekspresi	 budaya	 dan	
keberagaman	Islam	Nusantara.	Penyajian	materi	yang	berpusat	pada	budaya	Arab	
seolah	 menegaskan	 pandangan	 bahwa	 Islam	 identik	 dengan	 kebudayaan	 Arab.	
Padahal,	Islam	di	Indonesia	memiliki	ragam	ekspresi	dan	tradisi	keagamaan	yang	
kaya	seperti	tahlilan,	muhasabah,	atau	perayaan	Maulid	Nabi	yang	sarat	nilai	sosial	
dan	spiritual.	Absennya	narasi	semacam	ini	menjadikan	mahasiswa	tidak	memiliki	
kesempatan	untuk	melihat	bagaimana	bahasa	Arab	dapat	berfungsi	dalam	konteks	
lokal	 mereka	 sendiri.	 Akibatnya,	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 kehilangan	 potensi	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

182	

strategisnya	 sebagai	 sarana	 memperkuat	 identitas	 keislaman	 yang	 kontekstual	
sekaligus	kosmopolit.	

Dalam	 perspektif	 pendidikan	 multikultural,	 pembelajaran	 bahasa	
seharusnya	 menjadi	 jembatan	 antarbudaya	 (intercultural	 bridge)	 yang	
mempertemukan	 nilai-nilai	 universal	 Islam	 dengan	 kekayaan	 lokal	 masyarakat	
Indonesia.	 Oleh	 karena	 itu,	 Silsilah	 Ta‘lim	 memerlukan	 transformasi	 kurikulum	
yang	lebih	inklusif	dan	adaptif.	Pertama,	proses	localization	perlu	dilakukan	dengan	
menambahkan	 contoh	 percakapan,	 teks,	 atau	 ilustrasi	 yang	 mencerminkan	
kehidupan	 sosial	 mahasiswa	 Indonesia.	 Misalnya,	 penggunaan	 konteks	 pasar	
tradisional,	 pesantren,	 atau	 kampus	 Islam	 lokal	 dapat	 meningkatkan	 kedekatan	
emosional	dan	kognitif	mahasiswa	terhadap	materi.	Kedua,	cultural	bridging	perlu	
diterapkan	untuk	mengaitkan	unsur	budaya	Arab	dengan	budaya	Nusantara	melalui	
pendekatan	dialogis,	seperti	membandingkan	ungkapan	sopan	santun	atau	tradisi	
keagamaan	dalam	dua	konteks	budaya.	Ketiga,	content	enrichment	perlu	dilakukan	
dengan	 menyisipkan	 nilai-nilai	 moderasi,	 toleransi,	 dan	 penghargaan	 terhadap	
perbedaan,	baik	melalui	teks	bacaan	maupun	aktivitas	reflektif.	

Upaya-upaya	 tersebut	 diharapkan	 dapat	 menjadikan	 Silsilah	 Ta‘lim	 al-
Lughah	al-‘Arabiyyah	lebih	relevan	dengan	realitas	mahasiswa	Indonesia,	sekaligus	
memperkuat	 fungsinya	 sebagai	 instrumen	 pengembangan	 kompetensi	
interkultural.	 Dengan	 demikian,	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 di	 Perguruan	 Tinggi	
Keagamaan	 Islam	 tidak	 hanya	 berorientasi	 pada	 kemampuan	 linguistik	 semata,	
tetapi	 juga	 menjadi	 wahana	 pembentukan	 karakter,	 kesadaran	 global,	 dan	
penghargaan	terhadap	keberagaman	budaya	umat	Islam	di	dunia.	
	
Strategi	Pedagogi	Inklusif	Berbasis	Kompetensi	Interkultural		

Implementasi	 multikulturalisme	 dalam	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 di	
perguruan	 tinggi	 Islam	 membutuhkan	 strategi	 pedagogi	 yang	 berpusat	 pada	
pengembangan	 kompetensi	 interkultural	 mahasiswa.	 Kompetensi	 ini	 mencakup	
kemampuan	 memahami,	 mengapresiasi,	 dan	 berinteraksi	 secara	 efektif	 dengan	
individu	dari	 latar	budaya	yang	berbeda.	Oleh	karena	itu,	pendekatan	pengajaran	
tidak	 dapat	 hanya	 menekankan	 aspek	 linguistik	 seperti	 penguasaan	 nahwu	 dan	
sharaf,	tetapi	juga	harus	memasukkan	dimensi	sosial-budaya	dalam	setiap	aktivitas	
pembelajaran.	 Salah	 satu	 strategi	 yang	 relevan	 adalah	 penerapan	 project-based	
learning	 yang	 mengajak	 mahasiswa	 untuk	 menghasilkan	 produk	 bahasa	 Arab	
dengan	 tema	 yang	 berhubungan	 dengan	 keberagaman,	 seperti	 pembuatan	 video	
percakapan	lintas	budaya	atau	presentasi	tentang	praktik	keagamaan	di	berbagai	
daerah	di	Indonesia.	Selain	mendorong	kreativitas	linguistik,	pendekatan	ini	dapat	
memperkuat	 kemampuan	 kolaboratif	 dan	 memperluas	 wawasan	 budaya	
mahasiswa.	

Pembelajaran	 kolaboratif	 (collaborative	 learning)	 juga	 merupakan	
pendekatan	 yang	 efektif	 dalam	 kelas	multikultural,	 karena	mahasiswa	 dari	 latar	
belakang	 pendidikan	 yang	 berbeda	 dapat	 saling	 berbagi	 keunggulan	 dan	 saling	
melengkapi	 kompetensi	 linguistik	 maupun	 budaya.(Salsabila	 &	 Setiyawan,	 n.d.)	
Strategi	 ini	 memperkecil	 kesenjangan	 akademik	 yang	 mungkin	 muncul	 akibat	
disparitas	kemampuan	awal	dan	membuka	ruang	diskusi	yang	lebih	setara.	Praktik	
translanguaging	turut	berperan	penting	dalam	mendukung	keberagaman	linguistik	
mahasiswa,	 di	 mana	 bahasa	 ibu	 atau	 bahasa	 Indonesia	 tetap	 mendapat	 ruang	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

183	

sebagai	sumber	penjelas	dalam	proses	konstruksi	makna,	sehingga	memberi	rasa	
aman	dan	 inklusi	 bagi	 pemelajar	 pemula.	Di	 samping	 itu,	 dosen	perlu	mengelola	
kelas	 dengan	 pendekatan	 dialogis	 yang	 menekankan	 nilai	 empati,	 saling	
menghargai,	 dan	 keberanian	 mengekspresikan	 identitas	 budaya	 masing-
masing.(Ilham	et	al.,	n.d.)	

Dengan	 demikian,	 strategi	 pedagogi	 inklusif	 yang	 terintegrasi	 dengan	
pengembangan	kompetensi	interkultural	dapat	menciptakan	iklim	kelas	yang	tidak	
hanya	 kondusif	 bagi	 peningkatan	 kemampuan	 berbahasa	 Arab,	 tetapi	 juga	
menguatkan	 karakter	multikultural	mahasiswa	 sebagai	 calon	 intelektual	muslim.	
Melalui	 pendekatan	 ini,	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 menjadi	 wahana	 untuk	
menumbuhkan	kesadaran	global	yang	tetap	berakar	pada	nilai-nilai	Islam	rahmatan	
lil	 ‘alamin,	sehingga	mahasiswa	mampu	menjadi	komunikator	 lintas	budaya	yang	
moderat	dan	adaptif	dalam	dinamika	globalisasi.(Ihsan	et	al.,	2025)	
	
Peran	Dosen	sebagai	Fasilitator	Multikulturalisme	

Dalam	 konteks	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 berbasis	 multikultural,	 peran	
dosen	 mengalami	 transformasi	 dari	 sekadar	 transmitter	 of	 knowledge	 menjadi	
fasilitator	 dialog	 antarbudaya.	 Dosen	 tidak	 hanya	 dituntut	 menguasai	 aspek	
linguistik	 bahasa	 Arab,	 tetapi	 juga	 memiliki	 kapasitas	 literasi	 budaya	 untuk	
mengelola	keberagaman	mahasiswa	di	kelas.	Kompetensi	ini	menjadi	krusial	karena	
keberagaman	 identitas	 sosial,	 tradisi	 keagamaan,	 dan	 kemampuan	 bahasa	
mahasiswa	 berpotensi	 memunculkan	 bias	 dan	 stereotip	 apabila	 tidak	
diadministrasikan	dengan	baik.	Oleh	karena	itu,	dosen	harus	mampu	menciptakan	
lingkungan	 belajar	 yang	 aman	 dan	 setara,	 di	 mana	 setiap	 mahasiswa	 memiliki	
kesempatan	 yang	 sama	 dalam	 partisipasi,	 ekspresi	 budaya,	 dan	 pencapaian	
akademik.(Nuruddin	et	al.,	2021)	

Selain	 itu,	 dosen	memiliki	 tanggung	 jawab	 untuk	mengintegrasikan	 nilai-
nilai	 Islam	 yang	 menjunjung	 toleransi	 dan	 penghargaan	 terhadap	 perbedaan	 ke	
dalam	proses	pembelajaran.(Aulawi	&	Aisyah,	2024)	Dengan	menjadi	teladan	dalam	
sikap	 inklusif	 dan	 komunikatif,	 dosen	 dapat	 menumbuhkan	 kesadaran	 bahwa	
keberagaman	bukan	ancaman,	tetapi	bagian	dari	sunnatullah	dan	modal	sosial	umat	
Islam.	 Pada	 saat	 yang	 sama,	 dosen	 harus	 inovatif	 dalam	 memilih	 metode	 dan	
penilaian,	dengan	tidak	hanya	berfokus	pada	kemampuan	linguistik	(grammatical	
competence),	tetapi	juga	menilai	perkembangan	sikap	dan	kompetensi	interkultural	
mahasiswa	 secara	 holistik.	 Penilaian	 autentik	 yang	 mempertimbangkan	 aspek	
kolaboratif	 dan	 kemampuan	 komunikasi	 lintas	 budaya	 dapat	 memperkuat	 nilai-
nilai	multikultural	dalam	perkembangan	kompetensi	mahasiswa.	

Dengan	 demikian,	 dosen	 sebagai	 cultural	 broker	 memiliki	 peran	 sentral	
dalam	menjembatani	perbedaan	pemahaman	budaya,	baik	antara	mahasiswa	dan	
materi	ajar	maupun	antar	mahasiswa	itu	sendiri.	Ketika	dosen	berhasil	menjalankan	
fungsi	 ini	 secara	 efektif,	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 tidak	 hanya	 menghasilkan	
lulusan	 yang	 kompeten	 secara	 linguistik,	 tetapi	 juga	membentuk	 pribadi	muslim	
yang	moderat,	adaptif,	dan	mampu	menjadi	agen	harmoni	sosial	dalam	masyarakat	
multikultural.(Jaudi,	2024)	
	
	
	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

184	

Integrasi	Nilai	Islam	dan	Moderasi	dalam	Pengajaran	Bahasa	Arab		
Integrasi	 nilai	 Islam	 dalam	 pembelajaran	 bahasa	 Arab	 bukan	 hanya	

merupakan	konsekuensi	logis	dari	posisi	bahasa	Arab	sebagai	bahasa	Al-Qur’an	dan	
tradisi	 keilmuan	 Islam,	 tetapi	 juga	menjadi	 landasan	etis	untuk	mengembangkan	
sikap	 keberagamaan	 yang	 moderat	 pada	 mahasiswa.	 Dalam	 konteks	 perguruan	
tinggi	Islam	di	Indonesia,	moderasi	beragama	merupakan	mandat	kebangsaan	dan	
keumatan	yang	berfungsi	menjaga	harmoni	dalam	keberagaman.	Pengajaran	bahasa	
Arab	perlu	diarahkan	tidak	hanya	untuk	mengembangkan	kemampuan	memahami	
teks	 agama,	 tetapi	 juga	menumbuhkan	kesadaran	bahwa	umat	 Islam	 terdiri	 atas	
komunitas	budaya	yang	sangat	beragam,	baik	di	 tingkat	nasional	maupun	global.	
Dengan	perspektif	demikian,	pembelajaran	bahasa	Arab	dapat	 lebih	menekankan	
nilai	rahmatan	lil-‘alamin	yang	inklusif	dan	toleran.(Hermawan,	2025)	

Pemahaman	mahasiswa	terhadap	teks-teks	keagamaan	melalui	bahasa	Arab	
seyogianya	dikaitkan	dengan	prinsip	ta‘āruf	sebagaimana	ditegaskan	dalam	QS.	Al-
Hujurat:	13,	yang	menunjukkan	bahwa	keberagaman	merupakan	kehendak	Tuhan	
dan	sarana	untuk	saling	mengenal,	bukan	saling	meniadakan.	Integrasi	nilai	Islam	
dalam	pembelajaran	bahasa	Arab	dapat	dilakukan	melalui	pemilihan	materi	yang	
menampilkan	 keberagaman	 praktik	 keagamaan	 umat	 Islam	 di	 berbagai	 belahan	
dunia,	termasuk	di	Indonesia	sebagai	negara	muslim	terbesar.	Pendekatan	ini	akan	
menghindarkan	mahasiswa	dari	pandangan	sempit	bahwa	budaya	Arab	merupakan	
satu-satunya	representasi	Islam,	serta	mengakui	kekayaan	tradisi	Islam	Nusantara	
yang	penuh	kearifan	lokal.(Hady,	n.d.)		

Selain	itu,	pendekatan	moderasi	dalam	pembelajaran	bahasa	Arab	juga	dapat	
diterapkan	 melalui	 interaksi	 kelas	 yang	 menekankan	 sikap	 tasāmuḥ	 (toleransi),	
i‘tidāl	 (keseimbangan),	 dan	 musāwah	 (kesetaraan).	 Dosen	 berperan	 untuk	
memastikan	 bahwa	 diskusi,	 evaluasi,	 dan	 kegiatan	 belajar	 tidak	 melahirkan	
dikotomi	antara	kelompok	mahasiswa	dengan	level	kompetensi	atau	latar	budaya	
tertentu.	Integrasi	nilai	Islam	dan	moderasi	beragama	dalam	pembelajaran	bahasa	
Arab	 ini	 diharapkan	 mampu	 membentuk	 lulusan	 Perguruan	 Tinggi	 Keagamaan	
Islam	 yang	 tidak	 hanya	 unggul	 dalam	 kompetensi	 bahasa,	 tetapi	 juga	 memiliki	
kepekaan	budaya	yang	tinggi	dan	berkontribusi	pada	terwujudnya	masyarakat	yang	
damai	dan	inklusif.	

	
Kesimpulan 

Penelitian	ini	menyimpulkan	bahwa	pengajaran	bahasa	Arab	di	perguruan	
tinggi	 Islam	 beroperasi	 dalam	 konteks	 multikultural	 yang	 kompleks,	 di	 mana	
mahasiswa	 memiliki	 perbedaan	 latar	 pendidikan,	 kemampuan	 bahasa,	 identitas	
budaya,	 dan	 pengalaman	 keagamaan.	 Keberagaman	 tersebut	merupakan	 realitas	
yang	 tidak	 dapat	 diabaikan	 dan	 harus	 dikelola	 secara	 konstruktif	 agar	 tidak	
menimbulkan	 ketimpangan	 akses	 belajar	maupun	 eksklusivisme	 sosial	 di	 dalam	
kelas.	Integrasi	perspektif	multikulturalisme	dalam	pedagogi	bahasa	Arab	terbukti	
memberikan	kerangka	yang	efektif	untuk	menciptakan	proses	pembelajaran	yang	
lebih	inklusif,	humanis,	dan	berkeadilan	bagi	seluruh	mahasiswa.	

Adaptasi	bahan	ajar,	khususnya	Silsilah	Ta‘lim	al-Lughah	al-‘Arabiyyah,	perlu	
dilakukan	 dengan	 menambahkan	 representasi	 budaya	 dan	 pengalaman	 sosial	
mahasiswa	 Indonesia.	 Strategi	 pembelajaran	 yang	 berorientasi	 pada	 kolaborasi,	
project-based	 learning,	dan	kompetensi	 interkultural	dapat	memperkuat	 interaksi	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

185	

antarmahasiswa	 serta	mengurangi	 kesenjangan	 kompetensi	 awal.	 Dosen	 sebagai	
fasilitator	multikulturalisme	memegang	peranan	sangat	penting	dalam	membangun	
budaya	kelas	yang	terbuka	terhadap	keberagaman,	serta	memastikan	bahwa	nilai-
nilai	 Islam	yang	berpijak	pada	prinsip	rahmatan	lil-‘alamin,	ta‘āruf,	dan	moderasi	
beragama	terinternalisasi	dalam	pembelajaran	bahasa	Arab.	

Dengan	demikian,	 integrasi	multikulturalisme	dalam	pembelajaran	bahasa	
Arab	 di	 Perguruan	 Tinggi	 Keagamaan	 Islam	 bukan	 hanya	 langkah	 pedagogis,	
melainkan	 juga	 kontribusi	 strategis	 dalam	 membangun	 masyarakat	 Muslim	
Indonesia	 yang	 toleran,	 adaptif,	 dan	 siap	 berperan	 dalam	 percaturan	 global.	
Keberhasilan	 implementasi	pendekatan	multikultural	 ini	 sangat	bergantung	pada	
dukungan	 kebijakan	 institusi,	 peningkatan	 kompetensi	 dosen,	 pengembangan	
bahan	ajar	 yang	 relevan,	 serta	 riset	 lanjutan	untuk	mengevaluasi	praktik	 terbaik	
dalam	 berbagai	 konteks	 Perguruan	 Tinggi	 Keagamaan	 Islam	 di	 Indonesia.	 Di	
samping	 itu	 institusi	 perlu	 memperkuat	 kebijakan	 kurikulum	 yang	 berbasis	
inklusivitas,	 menyediakan	 pelatihan	 profesional	 bagi	 dosen	 terkait	 pedagogi	
multikultural,	 serta	 mengembangkan	 bahan	 ajar	 yang	 lebih	 kontekstual	 dan	
responsif	terhadap	keberagaman	mahasiswa.	

Ke	depan,	 diperlukan	 studi	 empiris	 yang	menilai	 efektivitas	 implementasi	
pendekatan	 multikultural	 dalam	 kelas	 bahasa	 Arab	 secara	 langsung,	 termasuk	
analisis	perbandingan	antar-PTKI,	eksplorasi	model	evaluasi	berbasis	kompetensi	
interkultural,	 serta	 pengembangan	 instrumen	 penilaian	 yang	 dapat	 mengukur	
dampak	multikulturalisme	terhadap	motivasi	dan	prestasi	belajar	mahasiswa.	
	
Referensi	
Adawiyah,	Y.	R.,	 Istibsyaroh,	 I.,	&	Rofi’ah,	A.	N.	 (2021).	PEMBELAJARAN	BAHASA	

ARAB	 BERBASIS	 MULTIKULTURALISME	 AGAMA	 MELALUI	 METODE	
HYPNOTEACHING.	 Jurnal	 Review	 Pendidikan	 dan	 Pengajaran,	4(1),	 61–69.	
https://doi.org/10.31004/jrpp.v4i1.1721	

Alslaiti	 ,	 F.	 (2020).	 The	 Effect	 of	 Using	 Differentiated	 Instructional	 Strategy	 on	
Improving	Linguistic	 Communication	 Skills	 of	Non-native	 Students	 Learning	
Arabic	Language.	Dirasat:	Educational	Sciences,	47(1),	481-493.	

Amrina,	A.,	Zulmuqim,	Z.,	Iswantir,	I.,	Adam	Mudinillah,	&	Noor,	A.	F.	M.	(2022).	The	
Implementation	of	Multicultural	Values	in	Arabic	Learning.	Izdihar :	Journal	
of	 Arabic	 Language	 Teaching,	 Linguistics,	 and	 Literature,	 5(3),	 237–250.	
https://doi.org/10.22219/jiz.v5i3.21914	

Aulawi,	H.,	&	Aisyah,	R.	(2024).	Hubungan	antara	Peran	Dosen,	Pengalaman	Belajar,	
dan	Perilaku	Berbagi	Pengetahuan	di	Kalangan	Mahasiswa.	001.	

Hady,	R.	(n.d.).	Integrasi	nilai	budaya	Islam	dalam	pembelajaran	bahasa	Arab:	Telaah	
konseptual	berbasis	literatur.	Jurnal	X,	3(2),	45–60.	2022.	

Hermawan,	N.	F.	(2025).	Integrasi	Nilai-Nilai	Islam	dalam	Pengajaran	Bahasa	Arab	
di	Lembaga	Pendidikan	Islam	(Kajian	Literatur).	6(1).	

Idhan,	 M.,	 Hasnah,	 S.,	 &	 Agustina,	 P.	 A.	 D.	 (2024).	 Arabic	 Learning	 Strategy	 in	 a	
Pesantren:	Local	Cultural	Integration	Perspective.	Al-Hayat:	Journal	of	Islamic	
Education,	8(4),	1274–1287.	https://doi.org/10.35723/ajie.v8i4.695	

Ihsan,	M.,	Hamid,	M.	A.,	&	Hasan,	N.	(2025).	Exploring	the	Implementation	of	Project-
Based	 Learning	 in	 Arabic	 Language	 Education	 under	 the	 “Kurikulum	
Merdeka.”	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

186	

Ilham,	 A.,	 Nafi’ah,	 K.,	Mutmainah,	M.,	 Sarip,	M.,	 Jubaidah,	 S.,	 &	 Binta,	 S.	M.	 (n.d.).	
MULTIMODAL	 PROJECT-BASED	 LEARNING	 THROUGH	 TRANSMEDIATION:	
DESIGN	FOR	ARABIC	LITERATURE	LEARNING.	

Iman,	M.	N.,	&	Gorontalo,	I.	S.	A.	(n.d.).	Differentiation	Strategies	for	Arabic	Language	
Learning	in	the	Context	of	the	Independent	Curriculum:	A	Solution	for	Diverse	
Student	Abilities.	

Jaudi,	 J.	 (2024).	 Manajemen	 Perguruan	 Tinggi	 Berbasis	 Pesantren.	Nidhomiyyah:	
Jurnal	 Manajemen	 Pendidikan	 Islam,	 5(2),	 123–137.	
https://doi.org/10.38073/nidhomiyyah.v5i2.1901	

Khairanis,	R.,	&	Aldi,	M.	(n.d.).	KURIKULUM	BAHASA	ARAB	YANG	KOMPREHENSIF:	
MENYELARASKAN	 PERSPEKTIF	 MULTIKULTURAL,	 INTEGRASI	 DAN	 ACTFL	
UNTUK	GENERASI	GLOBAL.	

Kurniawan,	O.	(2024).	Analisis	Pemilihan	Konten	Buku	Silsilah	Al-Ta’lim	Al-Lughah	
Al-‘Arabiyah	 Al-Mustawa	 Al-Awwal	 At-Ta’bir	 Kriteria	 Rusydi	 Ahmad	
Thu’aimah.	 Tatsqifiy:	 Jurnal	 Pendidikan	 Bahasa	 Arab,	 5(1),	 49–61.	
https://doi.org/10.30997/tjpba.v5i1.11500	

Mubarok,	M.	G.	A.	M.,	Ruswandi,	U.,	Erihadiana,	M.,	Al-Bahri,	A.	A.	A.,	&	Mohammed	
al-Azzani,	 G.	 T.	 A.	 (2024a).	 Multiculturalism	 and	 Gender	 Values	 in	 Arabic	
Language	 Learning	 in	 Islamic	 University.	 International	 Journal	 of	 Arabic	
Language	 Teaching,	 6(02),	 197–212.	
https://doi.org/10.32332/ijalt.v6i02.9610	

Mubarok,	M.	G.	A.	M.,	Ruswandi,	U.,	Erihadiana,	M.,	Al-Bahri,	A.	A.	A.,	&	Mohammed	
al-Azzani,	 G.	 T.	 A.	 (2024b).	Multiculturalism	 and	 Gender	 Values	 in	 Arabic	
Language	 Learning	 in	 Islamic	 University.	 International	 Journal	 of	 Arabic	
Language	 Teaching,	 6(02),	 197–212.	
https://doi.org/10.32332/ijalt.v6i02.9610	

Nur	Cholis	Agus	Santoso.	(n.d.).	Ta‘līm	al-Qawā‘id	al-‘Arabiyyah	li	Ghayr	al-Nāṭiqīn	
bihā	 wa	 Fiqh	 Asās	 Ilqā’	 al-Māddah	 wa	 ‘Alāqatuhu	 bi	 Mahārah	 al-Qirā’ah.	
Jurnal	Al-Fawa’id :	Jurnal	Agama	dan	Bahasa.	

Nur	Cholis	Agus	Santoso1*,	Wildan	Maulana	Prayoga2.	(n.d.).	Iḥsās	ṭullāb	Jāmi‘at	‘Alī	
bin	Abī	Ṭālib	al-Islāmiyyah	tijāh	taṭbīq	manhaj	al-naḥw.	

Nuruddin,	N.,	 Budiaman,	B.,	 Ilham,	A.,	&	Haqi,	A.	M.	 (2021).	The	Need	 for	Arabic	
Language	 Teaching	 Materials	 Based	 on	 Multicultural	 Education	 for	
Indonesian	 Diaspora	 Students.	 ALSINATUNA,	 7(1),	 45–63.	
https://doi.org/10.28918/alsinatuna.v7i1.4768	

Richards,	 J.	 C.	 (2001).	Curriculum	Development	 in	 Language	Teaching.	 Cambridge	
University	Press.	

Salsabila,	 N.	 M.,	 &	 Setiyawan,	 A.	 (n.d.).	 Metode	 Project	 Based	 Learning	 dalam	
Pembelajaran	Bahasa	Arab	Perspektif	Psikolinguistik.	

Sopian,	A.,	Abdurahman,	M.,	’Ali,	M.,	Tantowi,	Y.	A.,	Aeni,	A.	N.,	&	Maulani,	H.	(2025a).	
Arabic	 Language	 Learning	 in	 a	 Multicultural	 Context	 at	 Pesantren.	 Jurnal	
Pendidikan	Islam,	11(1),	77–89.	https://doi.org/10.15575/jpi.v11i1.44104	

Sopian,	A.,	Abdurahman,	M.,	’Ali,	M.,	Tantowi,	Y.	A.,	Aeni,	A.	N.,	&	Maulani,	H.	(2025b).	
Arabic	 Language	 Learning	 in	 a	 Multicultural	 Context	 at	 Pesantren.	 Jurnal	
Pendidikan	Islam,	11(1),	77–89.	https://doi.org/10.15575/jpi.v11i1.44104	

Syuhadak,	 S.,	 Hilmi,	 D.,	 &	 Rosyidah,	 I.	 (2021).	 Arabic	 Language	 Learning	 with	
Multicultural	Perspective	at	State	Islamic	Universities	in	East	Java.	LISANIA:	



	
Uktub:	Journal	of	Arabic	Studies,	Vol.5,	No.	2	|176-187	

p-ISSN	2807-341X	|	e-ISSN	2807-3738	
	

187	

Journal	 of	 Arabic	 Education	 and	 Literature,	 5(2),	 129–143.	
https://doi.org/10.18326/lisania.v5i2.129-143	

Zaki	 Ghufron,	 M.	 J.,	 McKenzie,	 J.	 E.,	 Bossuyt,	 P.	 M.,	 Boutron,	 I.,	 Hoffmann,	 T.	 C.,	
Mulrow,	C.	D.,	Shamseer,	L.,	Tetzlaff,	J.	M.,	Akl,	E.	A.,	Brennan,	S.	E.,	Chou,	R.,	
Glanville,	J.,	Grimshaw,	J.	M.,	Hróbjartsson,	A.,	Lalu,	M.	M.,	Li,	T.,	Loder,	E.	W.,	
Mayo-Wilson,	 E.,	 McDonald,	 S.,	 …	 Moher,	 D.	 (2021).	 The	 PRISMA	 2020	
statement:	 An	 updated	 guideline	 for	 reporting	 systematic	 reviews.	
Systematic	Reviews,	10(1),	89.	https://doi.org/10.1186/s13643-021-01626-
4	

Zulharby,	 P.,	 Marzuq,	 A.,	 &	 Ritonga,	 A.	 (2021).	 The	 Readability	 Level	 of	 Arabic	
Textbook	 “Silsilah	 Fī	 Ta’līm	 al-Lughah	 al-‘Arabiyyah.”	 LISANIA:	 Journal	 of	
Arabic	 Education	 and	 Literature,	 5(2),	 144–168.	
https://doi.org/10.18326/lisania.v5i2.144-168	

 
	
 
 
 
 
 
 
	

This	 	 	 work	 	 	 is	 	 	 licensed	 	 	 under	 	 	 a	 	 	 Creative	 	 	 Commons			
Attribution-ShareAlike	4.0	International	License.	

 


